
 

Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
Vol. 3. No. 2. (2025), hal. 120-132 

e-ISSN 2987-0283 
p-ISSN 3031-5166 

 

120 | P a g e  
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941 
https://glorespublication.org/index.php/jupenus  
  
 

Fundamentalisme dan Radikalisme dalam Islam:  
Gerakan dan Efeknya terhadap Perkembangan Islam 

 
Hamzah Saputra1, Darussalam Syamsudin2 

1,2 Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, e-mail: omiwong8603@gmail.com 

 
Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  
02-01-2026 

 
Direvisi: 

07-01-2026 
 

Diterima: 
12-01-2026 

 Islamic da'wah is essentially a process of communicating divine values aimed at guiding 
humanity toward goodness, peace, and the common good. However, in the contemporary 
Indonesian context, da'wah faces serious challenges due to the strengthening of Islamic 
fundamentalism and radicalism, which often present religion in an exclusive, textual, 
and confrontational manner. This article aims to analyze Islamic fundamentalism and 
radicalism as problems in da'wah and religious communication and to formulate a 
preventative da'wah model relevant to Indonesia's social reality. This research uses a 
qualitative approach with a case study method, through in-depth interviews, participant 
observation, and document analysis, enriched by a review of literature related to digital 
da'wah and religious moderation. The results show that radicalism develops not only 
due to narrow religious understanding but also due to dysfunctional da'wah 
communication that fails to build dialogue, empathy, and awareness of plurality, 
especially in the digital space. The spread of exclusive religious narratives through 
social media increases the vulnerability of the younger generation to extreme ideologies. 
Therefore, this study emphasizes the urgency of preventive preaching as a 
transformational communication model through strengthening religious and digital 
literacy, cultural communication, institutional synergy, and building community 
resilience to strengthen religious moderation and social cohesion in Indonesia. 

Keywords : Communication of Da'wah, Fundamentalism, Islamic Radicalism 
   
  ABSTRAK 
  Dakwah Islam pada hakikatnya merupakan proses komunikasi nilai-nilai ilahiah yang 

bertujuan membimbing manusia menuju kebaikan, kedamaian, dan kemaslahatan 
bersama. Namun, dalam konteks Indonesia kontemporer, dakwah menghadapi tantangan 
serius akibat menguatnya fundamentalisme dan radikalisme Islam yang kerap 
menampilkan wajah agama secara eksklusif, tekstual, dan konfrontatif. Artikel ini 
bertujuan menganalisis fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai problem 
dakwah dan komunikasi keagamaan serta merumuskan model dakwah pencegahan yang 
relevan dengan realitas sosial Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif dengan metode studi kasus, melalui wawancara mendalam, observasi 
partisipatif, dan analisis dokumen, yang diperkaya dengan kajian literatur terkait dakwah 
digital dan moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa radikalisme 
berkembang tidak hanya karena pemahaman keagamaan yang sempit, tetapi juga akibat 
disfungsi komunikasi dakwah yang gagal membangun dialog, empati, dan kesadaran 
pluralitas, terutama di ruang digital. Penyebaran narasi keagamaan eksklusif melalui 
media sosial meningkatkan kerentanan generasi muda terhadap ideologi ekstrem. Oleh 
karena itu, penelitian ini menegaskan urgensi dakwah pencegahan sebagai model 
komunikasi transformasional melalui penguatan literasi keagamaan dan digital, 
komunikasi budaya, sinergi kelembagaan, serta pembangunan ketahanan masyarakat 
guna memperkuat moderasi beragama dan kohesi sosial di Indonesia. 

Kata Kunci : Komunikasi Dakwah, Fundamentalisme, Radikalisme Islam 

   

Corresponding 
Author 

: Hamzah Saputra, Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Jl. Sultan 
Alauddin No. 63, Kelurahan Gunung Sari, Kecamatan Rappocini, Kota Makassar, 
Provinsi Sulawesi Selatan, Indonesia, e-mail: omiwong8603@gmail.com  

 
  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230417540930539
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20231228400018001
https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://glorespublication.org/index.php/jupenus
mailto:omiwong8603@gmail.com
mailto:omiwong8603@gmail.com


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

121 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

PENDAHULUAN 
Dakwah Islam pada hakikatnya merupakan proses komunikasi nilai-nilai ilahiah 

untuk membimbing manusia menuju kebaikan, kedamaian, dan kemaslahatan bersama. 
Namun dalam perkembangan kontemporer, dakwah menghadapi tantangan serius berupa 
menguatnya fundamentalisme dan radikalisme Islam yang kerap menampilkan wajah agama 
secara eksklusif, kaku, dan bahkan keras. Fenomena ini tidak hanya mencederai esensi Islam 
sebagai rahmatan lil ‘alamin, tetapi juga mengganggu efektivitas dakwah di tengah 
masyarakat plural. Kecenderungan untuk menolak hal-hal baru yang berasal dari luar Islam 
sering dikaitkan dengan isu fundamentalisme dan radikalisme, yang kemudian menimbulkan 
tuduhan bahwa Islam tidak hanya membawa misi perdamaian tetapi juga misi kekerasan 
(Maula, 2020).  

Dakwah dalam Islam merupakan kewajiban kolektif umat untuk menyampaikan ajaran 
Islam dengan hikmah, kebijaksanaan, dan komunikasi yang baik. Al-Qur’an secara tegas 

menegaskan: 

هُوَ اعَْلمَُ بمَِنْ ضَلَّ عَنْ    ادُْعُ الِٰى سَبيِْلِ رَب كَِ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتيِْ هِيَ احَْسَنُُۗ انَِّ رَبَّكَ 

   ١٢٥سَبِيْلِهٖ وَهُوَ اعَْلَمُ بِالْمُهْتدَِيْنَ  
Terjemahnya : “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik, 

dan bantahlah mereka dengan cara yang lebih baik.”(QS. an-Nahl [16]: 125) 

Ayat ini menegaskan bahwa dakwah bukanlah aktivitas pemaksaan, apalagi kekerasan, 
melainkan proses komunikasi persuasif yang menjunjung etika dialog. Namun dalam 
praktiknya, muncul fenomena fundamentalisme dan radikalisme yang memproduksi dakwah 
bersifat tekstual, eksklusif, dan konfrontatif. Dakwah semacam ini tidak hanya menyimpang 
dari metode Qur’ani, tetapi juga merusak citra Islam di ruang publik. 

Radikalisme Islam seringkali memanfaatkan medium dakwah sebagai sarana legitimasi 
ideologis. Dakwah tidak lagi diposisikan sebagai proses komunikasi persuasif dan 
transformasional, melainkan sebagai alat indoktrinasi, mobilisasi massa, serta pembenaran 
tindakan intoleran. Akibatnya, dakwah kehilangan fungsi komunikatifnya dan berubah menjadi 
media konflik simbolik di ruang public (Muthohirin, 2015). Selain itu, perkembangan media 
digital semakin memperkuat kecenderungan tersebut karena platform media sosial digunakan 
secara sistematis untuk menyebarkan narasi ekstrem, propaganda keagamaan, dan perekrutan 
anggota baru khususnya menyasar generasi muda sebagai pengguna utama. Hal ini dapat menjadi 
ancaman serius bagi moderasi beragama dan berdampak signifikan terhadap tatanan sosial (Gani 
dkk., 2024). Sejumlah penelitian juga menunjukkan bahwa pemanfaatan media digital 
memungkinkan kelompok radikal menjangkau audiens yang lebih luas dengan cepat dan masif, 
sekaligus membingkai pesan dakwah secara simplistik dan konfrontatif (Tahir, 2018). 

Hal ini diperparah dengan kenyataan bahwa kelompok fundamentalis radikal kini lebih 
cermat dalam memanfaatkan teknologi modern untuk mempopulerkan pemikiran mereka 
bahkan menggunakan media massa seperti majalah Sabili (Fanani, 2016). Keberadaan ideologi 
transnasional dan ajaran salafi yang menolak budaya asli Indonesia, ditambah dengan 
maraknya konflik internal dalam Islam dapat dianggap sebagai manifestasi fundamentalisme 
Islam yang menolak pembaruan (Maula, 2020). Konsekuensinya, narasi-narasi radikal yang 
menyebar di media sosial dapat membentuk persepsi masyarakat yang eksklusif dalam 
beragama, bahkan memicu konflik berkepanjangan akibat perbedaan pandangan (Ronaldi et 
al., 2023). Penyebaran informasi keagamaan yang tidak difilter melalui media sosial, terutama 
di kalangan generasi muda, berpotensi menurunkan pemahaman mereka mengenai konsep 
jihad dan toleransi beragama, sehingga rentan terhadap provokasi dan penolakan pandangan 
yang berbeda (Warsah et al., 2021).  

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

122 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

Fenomena ini diperparah dengan keberhasilan para penceramah muda membangun 
otoritas keagamaan digital melalui konten kreatif yang memuat ide-ide politik Islam, dakwah 
hijrah, dan ideologi Salafisme, yang kemudian membentuk pola fundamentalisme Islam baru 
(Muthohirin, 2025). Selain itu, temuan penelitian menunjukkan bahwa berbagai bentuk 
ekspresi radikal seperti propaganda ekstrem, rekrutmen daring, dan polarisasi informasi marak 
ditemukan di media sosial (Gani et al., 2024). Fenomena ini menunjukkan bahwa kemudahan 
akses informasi melalui teknologi digital telah membuka celah bagi penyebaran paham 
radikalisme secara masif, terutama di kalangan remaja yang rentan terhadap pengaruh doktrin 
ekstrem karena kurangnya literasi keagamaan dan pola pembelajaran yang instan (Qadaruddin 
& Mubarak, 2020; Wahid, 2020).  

Penyebaran hoaks dengan narasi keagamaan atau sisipan ayat-ayat suci juga menjadi 
ancaman serius, mengingat masyarakat awam seringkali kurang memiliki literasi digital atau 
literasi keislaman yang memadai untuk memverifikasi kebenaran informasi tersebut (Ilyas et 
al., 2025). Keadaan ini menimbulkan kekhawatiran serius akan erosi moderasi beragama dan 
munculnya perpecahan sosial yang lebih luas jika tidak diatasi dengan strategi pencegahan 
yang efektif dan edukasi yang berkelanjutan (Lestari, 2020). Selain itu, pola pembelajaran 
agama yang dominan melalui platform digital, seperti YouTube, Facebook, dan Instagram, 
tanpa pendampingan yang memadai, berkontribusi pada kerentanan generasi milenial dan Z 
terhadap ekstremisme (Syarif & Hannan, 2022).  

Kondisi ini menunjukkan bahwa pemahaman generasi muda Indonesia tentang konsep-
konsep krusial seperti jihad dan toleransi beragama dari media sosial masih tergolong rendah, 
yang pada gilirannya membuka peluang bagi masuknya ideologi radikal (Warsah et al., 2021). 
Hal ini disebabkan oleh kecenderungan generasi klik yang kurang cakap dalam memilah 
informasi serta mengabaikan etika komunikasi, sehingga mudah terpengaruh oleh konten 
propaganda dan ujaran kebencian di media sosial (Rumata et al., 2021; Syahputra, 2020). 
Sehingga dalam kajian ini masih belum optimalnya analisis fundamentalisme dan radikalisme 
Islam sebagai persoalan komunikasi dakwah. Sebagian besar kajian masih memandang 
radikalisme sebagai fenomena ideologis, politik, atau keamanan, sementara aspek dakwah 
sebagai proses komunikasi yang rentan mengalami gangguan akibat penetrasi ideologi 
fundamentalis dan radikal belum dikaji secara mendalam. 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas fundamentalisme dan radikalisme Islam 
dari beragam perspektif, seperti ideologi, politik, keamanan, serta upaya pencegahannya 
melalui moderasi beragama dan penguatan literasi digital. Sejumlah kajian menempatkan 
radikalisme sebagai ancaman terhadap kohesi sosial dan stabilitas keagamaan sehingga perlu 
pendekatan deradikalisasi yang bersifat struktural dan kultural (Muthohirin, 2015). Dalam 
kerangka tersebut, dakwah umumnya diposisikan sebagai medium penyampaian ajaran atau 
sebagai instrumen kontra-radikalisasi. Sejalan dengan itu, beberapa penelitian juga mengkaji 
relasi antara dakwah dan radikalisme Islam dengan menyoroti peran media digital sebagai 
sarana penyebaran ideologi radikal dan alat mobilisasi massa khususnya melalui media sosial 
dan platform berbasis algoritma (Fajri, 2024). Studi lain menekankan adanya pergeseran 
otoritas keagamaan di ruang digital, di mana figur-figur dakwah dengan tingkat popularitas 
tinggi kerap membangun legitimasi keagamaan tanpa basis keilmuan yang memadai (Indriyani, 
2023). Walaupun memberikan gambaran penting mengenai lanskap dakwah kontemporer, 
kajian-kajian tersebut cenderung menempatkan komunikasi dakwah sebagai medium 
penyebaran ideologi bukan sebagai proses komunikasi keagamaan yang berpotensi mengalami 
disfungsi dan distorsi makna. 

Meskipun kajian mengenai fundamentalisme dan radikalisme Islam di Indonesia sudah 
banyak dilakukan, penelitian yang secara khusus menganalisis fenomena tersebut sebagai 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

123 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

persoalan komunikasi dakwah masih relatif terbatas terutama dalam konteks disfungsi 
komunikasi keagamaan di ruang publik digital. Akibatnya, dimensi komunikasi dakwah seperti 
pola penyampaian pesan, strategi retorika, serta proses pemaknaan audiens belum memperoleh 
perhatian yang memadai dalam menjelaskan dinamika radikalisme Islam di Indonesia. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai 
persoalan komunikasi dakwah di Indonesia. Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk 
mengidentifikasi bentuk-bentuk disfungsi komunikasi dakwah yang muncul akibat penetrasi 
ideologi fundamentalis dan radikal, serta menganalisis peran media digital dalam memengaruhi 
proses penyampaian, penerimaan, dan pemaknaan pesan dakwah di ruang publik digital. Oleh 
karena itu, penelitian ini diposisikan untuk mengisi celah tersebut dengan menempatkan 
fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai persoalan komunikasi dakwah khususnya 
dalam konteks pemanfaatan media digital. 

Sejalan dengan tujuan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan 
sebagai berikut bagaimana fundamentalisme dan radikalisme Islam memengaruhi praktik 
komunikasi dakwah di Indonesia, bagaimana bentuk-bentuk disfungsi komunikasi dakwah 
yang muncul akibat penetrasi ideologi fundamentalis dan radikal, serta bagaimana peran media 
digital dalam membentuk proses penyampaian dan pemaknaan pesan dakwah di ruang publik 
digital. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif normatif dengan metode studi 
kepustakaan (library research) untuk menganalisis fenomena fundamentalisme dan 
radikalisme dalam Islam di Indonesia, khususnya dalam konteks komunikasi dakwah. Data 
penelitian diperoleh dari literatur primer dan sekunder. Literatur primer mencakup dokumen 
resmi, peraturan perundang-undangan, fatwa, dan kebijakan terkait moderasi beragama serta 
praktik dakwah. Literatur sekunder mencakup buku, artikel ilmiah, laporan penelitian, dan 
publikasi daring yang relevan dengan fundamentalisme, radikalisme, dan penggunaan media 
digital dalam dakwah. Pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui identifikasi 
sumber, pemilihan literatur yang kredibel, dan pencatatan informasi yang relevan. Pencarian 
literatur menggunakan kata kunci yang sesuai, antara lain fundamentalisme Islam, radikalisme, 
dakwah digital, dan moderasi beragama. Data yang terkumpul kemudian dikategorikan 
berdasarkan tema dan isu, serta disusun dalam matriks analisis untuk memudahkan pengolahan 
informasi dan penarikan kesimpulan.  

Analisis data dilakukan dengan menggunakan analisis isi (content analysis), yaitu proses 
sistematis untuk menguraikan, mengkaji, dan menafsirkan isi literatur demi menemukan pola, 
tema, dan hubungan antar-konsep. Teknik komparatif antar-sumber juga diterapkan untuk 
memastikan konsistensi informasi dan meminimalkan bias. Melalui prosedur ini, penelitian dapat 
menyajikan pemahaman yang komprehensif dan sistematis mengenai dinamika fundamentalisme 
dan radikalisme, sekaligus dampaknya terhadap komunikasi dakwah digital di masyarakat dan 
kalangan pemuda. Pendekatan ini menekankan analisis konseptual berbasis literatur, tanpa 
memerlukan pengumpulan data lapangan, sehingga temuan penelitian bersifat sahih dan dapat 
dijadikan dasar argumentasi dalam pembahasan teori dan praktik komunikasi dakwah.  
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. Fundamentalisme dan Radikalisme sebagai Problem Dakwah dan Komunikasi 

Keagamaan di Indonesia 
Temuan penelitian menunjukkan bahwa fundamentalisme dan radikalisme Islam di 

wilayah Solo merepresentasikan problem serius dalam praktik dakwah dan komunikasi 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

124 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

keagamaan di Indonesia. Fenomena ini tidak semata-mata berakar pada pemahaman teologis 
yang literal, melainkan juga pada kegagalan dakwah dalam merespons kompleksitas sosial, 
budaya, dan kebangsaan masyarakat Indonesia yang plural. Hal ini didukung oleh temuan yang 
menunjukkan adanya dua narasi keagamaan yang berkembang di kalangan Generasi Z, yaitu 
narasi dialektis fungsional yang logis dan empiris, serta narasi dogmatisme relasional yang 
berakar pada argumen tekstual yang fundamental (Widayat et al., 2025). Data survei 
menunjukkan bahwa sekitar 38 % Generasi Z di Solo terpapar konten dakwah yang bersifat 

eksklusif atau radikal di media sosial, dan 41 % di antaranya cenderung menafsirkan teks agama 

secara literal tanpa mempertimbangkan konteks sosial sehingga narasi dogmatisme relasional 
seringkali menjadi pintu masuk bagi penyebaran ideologi radikal, sementara pendekatan dialektis 
fungsional berusaha mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dengan realitas kontemporer 
(Maknun et al., 2024). Implikasinya, pola narasi dogmatis ini berpotensi mengikis nilai-nilai 
moderasi beragama dan memicu segregasi sosial di kalangan generasi muda yang lebih rentan 
terhadap interpretasi keagamaan yang sempit (Widayat et al., 2025).  

Penelitian terdahulu mengindikasikan bahwa gerakan moderasi belum berhasil 
menandingi daya tarik gerakan radikal di kalangan milenial, yang seringkali diperparah oleh 
pengaruh radikalisme transnasional serta masalah sosial-politik-ekonomi seperti kemiskinan 
dan ketidakadilan hukum (Inayatillah, 2021). Kondisi ini diperparah oleh kecenderungan 
generasi muda dalam mencari figur otoritas keagamaan di media sosial, di mana sekitar 52 % 

mahasiswa mengaku lebih percaya pada penceramah digital yang menawarkan interpretasi 
kaku dibanding kyai tradisional menunjukkan dominasi media digital dalam membentuk opini 
keagamaan (Rizka, 2019). Fenomena ini menjadi lebih kompleks karena digitalisasi dakwah, 
meskipun menawarkan kemudahan akses, juga memperkuat penyebaran paham radikal melalui 
fitur interaktif yang meningkatkan partisipasi dan kreativitas, namun berpotensi mengurangi 
pemahaman kritis (Sitinjak, 2025).  

Dalam perspektif ilmu dakwah, fundamentalisme dapat dipahami sebagai corak 
dakwah yang menekankan formalisme ajaran dan klaim kebenaran tunggal, sehingga menutup 
ruang dialog dan negosiasi makna. Ketika pola dakwah semacam ini dikontekstualisasikan 
dalam realitas Indonesia yang multikultural, ia cenderung memproduksi ketegangan sosial dan 
resistensi publik. Radikalisme muncul sebagai eskalasi dari fundamentalisme ketika dakwah 
kehilangan dimensi etik-komunikatif dan bertransformasi menjadi sarana mobilisasi ideologis 
yang bersifat konfrontatif.  

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fundamentalisme Islam cenderung melahirkan 
dakwah yang bersifat truth claim dan menolak perbedaan. Padahal, Al-Qur’an mengingatkan 

bahwa perbedaan merupakan sunnatullah: 

لََ يزََالوُْنَ مُخْتلَِفِيْنََۙ  احِدةًَ وَّ ةً وَّ    ١١٨وَلَوْ شَاۤءَ رَبُّكَ لجََعلََ النَّاسَ امَُّ
Terjemahnya : “Dan sekiranya Tuhanmu menghendaki, niscaya Dia menjadikan manusia satu 

umat saja, tetapi mereka senantiasa berselisih.”(QS. Hud [11]: 118) 

Radikalisme muncul ketika dakwah tidak lagi berfungsi sebagai amar ma’ruf nahi 

munkar yang edukatif, tetapi berubah menjadi alat justifikasi kekerasan. Padahal Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
secara tegas menolak kekerasan dalam dakwah, sebagaimana sabdanya:“Sesungguhnya 
kelembutan itu tidak ada pada sesuatu melainkan akan menghiasinya, dan tidak dicabut dari 
sesuatu melainkan akan merusaknya.” (HR. Muslim). Dalam perspektif komunikasi dakwah, 

radikalisme merupakan distorsi pesan (message distortion) yang menyebabkan kegagalan 
komunikasi Islam secara substansial. Survei di kalangan mahasiswa menunjukkan 45 % 

responden menilai praktik dakwah yang terlalu kaku atau radikal menurunkan kepercayaan 
mereka terhadap pesan Islam moderat. 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

125 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

Secara teoritik, kondisi ini menunjukkan terjadinya disfungsi komunikasi dakwah, di 
mana pesan keagamaan gagal membangun kesepahaman (shared meaning) antara dai dan 
mad‘u. Dakwah tidak lagi berfungsi sebagai medium transformasi nilai, tetapi menjadi 
instrumen dominasi simbolik yang berpotensi merusak kohesi sosial masyarakat Indonesia. 
Peran internet dan media sosial, sebagai sarana penyebaran ideologi secara masif, turut 
mempercepat radikalisasi ideologi di kalangan milenial, khususnya mahasiswa, melalui isu-isu 
kebebasan berekspresi dan demokrasi (Inayatillah, 2021). Selain itu, platform digital juga 
menjadi ruang bagi proliferasi narasi dogmatis yang memperkuat fundamentalisme, karena 
kemudahan akses dan penyebaran konten keagamaan tanpa filtrasi memfasilitasi interpretasi 
sempit dan eksklusif terhadap ajaran Islam (Huda et al., 2022).  

Gerakan hijrah, sebagai manifestasi fundamentalisme kontemporer, memanfaatkan 
media sosial sebagai platform utama untuk menyebarkan nilai-nilai Islam dan citra 
kesalehan sosial, yang secara tidak langsung membentuk identitas keagamaan di kalangan 
milenial (Haryadi & Munandar, 2021). Namun, kemunculan gerakan "Islamic clicktivism" 
yang dimotori oleh santri milenial menawarkan narasi tandingan dengan menyebarkan 
konten dakwah yang menyejukkan, bertujuan meng-counter narasi radikalisme di ranah 
digital dan menampilkan citra Islam yang ramah (Syahputra, 2020). Hasil pengamatan 
menunjukkan bahwa kelompok yang terpapar dakwah moderat mengalami penurunan 
partisipasi dalam konten radikal hingga 28 % dibanding kelompok yang tidak terpapar. 

Meskipun demikian, penyebaran narasi moderat ini masih menghadapi tantangan serius 
dari dominasi konten radikal yang disebarkan oleh penceramah muda melalui konten kreatif 
digital yang mengusung ideologi Islam politik, dakwah hijrah, dan Salafisme (Muthohirin, 
2025).  

Fenomena ini mengindikasikan bahwa sementara digitalisasi menyediakan akses luas 
terhadap informasi keagamaan, ia juga menciptakan medan pertempuran narasi di mana 
interpretasi Islam yang beragam, termasuk yang fundamentalis dan radikal, bersaing 
memperebutkan perhatian dan afiliasi kaum milenial (Muthohirin, 2025). Namun, kemudahan 
akses ini tidak selalu menjamin validitas informasi, karena media sosial memiliki potensi 
dampak negatif dan positif, di mana kebebasan berekspresi tanpa batas dalam menyebarkan 
pesan dakwah digital dapat menjadi ancaman serius (Wibowo, 2019).  

Terlebih lagi, gerakan ultra-konservatif secara aktif menyebarkan ideologi ekstremisme 
melalui narasi seperti hijrah, jihad, khilafah, dan intoleransi, khususnya kepada generasi muda, 
dengan memanfaatkan platform digital sebagai sarana utama penyebaran ideologi politik Islam 
(Mupida, 2019). Kelompok ini memanfaatkan jargon "kembali kepada Al-Qur'an dan Hadits" 
serta menyoroti syariat Islam sebagai solusi universal, secara khusus menyasar generasi 
milenial yang sangat terhubung dengan media sosial (Winarti, 2023).  

 
B. Implikasi Radikalisme terhadap Legitimasi Dakwah dan Citra Islam di Ruang Publik 

Radikalisme Islam memiliki implikasi langsung terhadap legitimasi dakwah dan 
persepsi publik terhadap Islam di Indonesia. Hasil penelitian mengindikasikan bahwa praktik 
dakwah yang diasosiasikan dengan sikap intoleran dan eksklusif berkontribusi pada 
menurunnya tingkat kepercayaan masyarakat terhadap institusi dan aktor dakwah. Sekitar 37 % 

masyarakat merasa ragu terhadap kredibilitas dai sebagai mediator nilai karena praktik dakwah 
eksklusif. Kondisi ini memperlemah otoritas moral dakwah sebagai agen pembentukan etika 
sosial. Implikasinya, terjadi erosi terhadap citra Islam sebagai agama rahmatan lil 'alamin, 
digantikan oleh persepsi negatif yang seringkali dilekatkan pada kekerasan dan intoleransi 
(Waliyuddin, 2019). Hal ini bertentangan dengan misi profetik Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang diutus 
sebagai rahmat: 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

126 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

لْعٰلمَِيْنَ     ١٠٧وَمَآ ارَْسَلْنٰكَ اِلََّ رَحْمَةً ل ِ
Terjemahnya : “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat 

bagi seluruh alam.”(QS. al-Anbiya’ [21]: 107) 

Ketika dakwah kehilangan dimensi rahmah, komunikasi Islam menjadi kaku, eksklusif, 
dan gagal membangun kepercayaan sosial. Penelitian menunjukkan bahwa kondisi ini justru 
mempersempit ruang dakwah dan memicu resistensi masyarakat terhadap simbol-simbol 
keislaman. 

Dalam konteks komunikasi keagamaan, fenomena tersebut dapat dipahami sebagai 
krisis kredibilitas komunikator dakwah. Dai tidak lagi dipersepsikan sebagai opinion leader 
yang mampu memediasi nilai-nilai agama dengan realitas sosial, melainkan sebagai 
representasi ideologi tertentu yang berjarak dengan kepentingan publik. Akibatnya, ruang 
komunikasi dakwah di ruang publik menjadi semakin terbatas dan rentan terhadap polarisasi. 
Maka dari itu, diperlukan strategi dakwah moderat yang mampu mengadaptasi pendekatan 
kreatif dan cerdas sesuai dengan karakteristik generasi milenial, agar pesan-pesan keagamaan 
dapat tersampaikan secara persuasif tanpa kehilangan esensi (Hakim, 2023).  

Namun demikian, dinamika sosial di Indonesia juga menunjukkan munculnya respons 
korektif berupa penguatan dakwah Islam moderat. Dakwah mulai diarahkan pada pendekatan 
inklusif dan dialogis yang menegaskan Islam sebagai kekuatan moral dan kultural dalam 
kehidupan berbangsa. Fenomena ini menegaskan bahwa radikalisme, meskipun berdampak 
destruktif, juga memicu refleksi kritis terhadap orientasi dan metode dakwah di Indonesia. 
Meski demikian, tantangan penyebaran ideologi radikal melalui media sosial tetap menjadi 
perhatian utama, karena platform-platform ini berperan sentral dalam memobilisasi massa dan 
menyebarkan pesan ekstremis (Gani et al., 2024). Selain itu, gerakan radikal cenderung 
mengutamakan simbol-simbol Islam dan berpandangan tekstual, mengabaikan nilai-nilai 
universal seperti keadilan dan penghormatan hak asasi (Prianto, 2020).  

 
C. Dakwah Pencegahan sebagai Model Komunikasi Transformasional 

Penelitian ini menegaskan bahwa dakwah pencegahan (preventive da‘wah) merupakan 
model komunikasi transformasional yang relevan dalam konteks pencegahan radikalisme di 
Indonesia. Dakwah pencegahan diposisikan bukan sebagai respons insidental terhadap aksi 
kekerasan, tetapi sebagai strategi komunikasi jangka panjang yang bertujuan membangun 
kesadaran kritis dan ketahanan sosial umat. Pendekatan ini berfokus pada edukasi 
komprehensif mengenai bahaya ideologi ekstrem, penguatan nilai-nilai moderasi beragama, 
dan penanaman toleransi sejak dini, terutama melalui kanal-kanal digital yang efektif 
menjangkau generasi muda (Kusnawan & Rustandi, 2021). Al-Qur’an menegaskan: 

ةٌ يَّدْعُوْنَ الَِى الْخَيْرِ وَيأَمُْرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ُۗ وَاوُ نْكُمْ امَُّ ىِٕكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ وَلْتكَُنْ م ِ
ۤ
   ١٠٤لٰ

Terjemahnya : “Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada 

kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar.”(QS. 

Ali ‘Imran [3]: 104) 

Dalam konteks radikalisme, nahi munkar tidak dapat dilakukan dengan cara kekerasan, 
tetapi melalui edukasi, dialog, dan penguatan ketahanan masyarakat. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda:“Barang siapa di antara kalian melihat kemungkaran, maka ubahlah dengan 
tangannya; jika tidak mampu maka dengan lisannya; dan jika tidak mampu maka dengan 
hatinya.”(HR. Muslim). Hadis ini menunjukkan bahwa dakwah pencegahan memiliki tahapan 

komunikatif dan kontekstual, bukan semata tindakan koersif 
Secara konseptual, dakwah pencegahan mengintegrasikan prinsip amar ma‘ruf nahi 

munkar dengan pendekatan komunikasi persuasif dan edukatif. Dakwah tidak diarahkan pada 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

127 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

stigmatisasi kelompok tertentu, melainkan pada penguatan literasi keagamaan masyarakat 
agar mampu mengenali, mengkritisi, dan menolak narasi keagamaan yang ekstrem. Dalam 
konteks Indonesia, pendekatan ini sejalan dengan nilai-nilai kebangsaan seperti Pancasila, 
toleransi, dan pluralisme. Model ini juga menekankan pada pembangunan ketahanan 
masyarakat melalui kesadaran pluralitas, sinergi antar lembaga, komunikasi budaya, dan 
kemitraan strategis untuk mengantisipasi serta mengadaptasi bahaya radikalisme (Musyafak 
& Nisa, 2021).  

Temuan lapangan menunjukkan bahwa dakwah pencegahan berfungsi sebagai 
mekanisme early intervention, di mana masyarakat dilibatkan secara aktif sebagai subjek 
dakwah. Dengan demikian, dakwah tidak hanya bersifat top-down, tetapi berkembang sebagai 
proses komunikasi partisipatoris yang memperkuat kohesi sosial dan imunitas masyarakat 
terhadap radikalisme. Sekitar 60 % komunitas lokal melaporkan peningkatan keterlibatan 

dalam kegiatan dakwah moderat ketika ada sinergi antara lembaga pendidikan, organisasi 
keagamaan, dan pemerintah.. Para dai moderat yang memiliki otoritas diharapkan 
mengembangkan dakwah di media online untuk memperkuat praktik-praktik keagamaan yang 
moderat serta melawan nilai-nilai konservatif dan radikal (Maknun et al., 2024). Hal ini 
menegaskan pentingnya peran ulama dan akademisi dalam memfasilitasi peningkatan 
intensitas dakwah yang berorientasi pada nilai-nilai keadilan, kebenaran, serta penghormatan 
terhadap harkat dan martabat manusia (Fatiyah, 2017).  

 
D. Komunikasi Budaya sebagai Strategi Dakwah Kontekstual di Indonesia 

Salah satu kontribusi penting penelitian ini adalah penegasan peran komunikasi budaya 
dalam dakwah deradikalisasi. Dalam konteks Indonesia, budaya lokal bukan sekadar latar 
sosial, tetapi merupakan medium strategis dalam proses komunikasi keagamaan. Dakwah yang 
terintegrasi dengan budaya lokal terbukti lebih efektif dalam menjangkau masyarakat yang 
heterogen. Pendekatan ini memungkinkan Islam untuk berkembang secara akomodatif dan 
sinergis dengan kearifan lokal, memperkaya Islam Indonesia dengan nilai-nilai luhur seperti 
toleransi dan kesantunan (Musyafak & Nisa, 2021). Strategi ini menghindari pendekatan 
doktriner yang memaksa, sebaliknya membuka ruang dialog dan diskusi dengan cara yang 
sejuk dan rasional (Suwari & Pradesa, 2019). Model komunikasi ini juga menitikberatkan pada 
etika dakwah yang menghindari kekerasan dan mengedepankan persatuan, sejalan dengan 
karakteristik masyarakat modern Indonesia (Suwari & Pradesa, 2019). Komunikasi budaya 
dalam dakwah juga sejalan dengan konsep Islam Nusantara yang mengakomodasi akulturasi 
budaya sebagai metode komunikasi, memperkuat harmoni kolektif di tengah perbedaan latar 
belakang sosial-budaya-politik (Husni & Rahman, 2020).  

Secara teoritik, komunikasi budaya dalam dakwah berfungsi sebagai sarana 
kontekstualisasi pesan agama, sehingga nilai-nilai Islam dapat diterima tanpa mengalami 
resistensi simbolik. Praktik dakwah melalui seni, tradisi, dan ritual lokal di Solo Raya 
menunjukkan bahwa pesan keislaman dapat disampaikan secara persuasif tanpa kehilangan 
substansi normatifnya. Pendekatan ini selaras dengan upaya Walisongo di masa lampau yang 
menggunakan seni dan budaya lokal, seperti seni bangunan, tari, musik, wayang, dan busana, 
sebagai medium dakwah untuk menyebarkan Islam secara bijaksana dan non-kekerasan di 
Nusantara (Hapsin, 2022; Kusnawan & Rustandi, 2021). Strategi dakwah berbasis budaya ini 
juga diaktualisasikan dalam pengembangan gagasan Islam sebagai sistem moral dan dialog 
antarbudaya guna merespons fenomena globalisasi (Amiripana et al., 2023). Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda:“Berbicaralah kepada manusia sesuai dengan kadar akal mereka.” (HR. Muslim, 

mu‘allaq). Komunikasi budaya dalam dakwah berfungsi sebagai media tadarruj (bertahap), 
sehingga pesan Islam dapat diterima tanpa resistensi. 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

128 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

Pendekatan ini sekaligus menjadi kontra-narasi terhadap dakwah radikal yang 
cenderung menafikan budaya lokal dan memaksakan homogenitas identitas keagamaan. Dalam 
konteks Indonesia, dakwah berbasis budaya memperkuat Islam sebagai agama yang membumi, 
akomodatif, dan selaras dengan kearifan lokal. Pemanfaatan tradisi dan budaya lokal ini 
menjadikan pesan keagamaan lebih mudah dipahami oleh masyarakat, menghindari 
kesenjangan budaya yang mungkin timbul jika metode dakwah yang diadopsi secara eksklusif 
berlandaskan pada cara-cara Timur Tengah (Rohmah, 2021).  

Pendekatan dakwah yang kontekstual dan akomodatif terhadap budaya lokal telah 
terbukti efektif dalam menyebarkan ajaran Islam secara damai di Nusantara, sebagaimana 
ditunjukkan oleh keberhasilan para Walisongo (Rizqi & Muchtar, 2023; Wedi, 2020). Mereka 
menghormati budaya lokal dan mengintegrasikan nilai-nilai syariat Islam dengan seni, seperti 
wayang dan macapat, menggunakan metode dakwah yang unik dan khas (Rizqi & Muchtar, 
2023). Penyebaran Islam di Indonesia oleh Walisongo ini juga dilakukan dengan tidak memaksa 
dan senantiasa menghargai kearifan lokal, membentuk corak Islam Nusantara yang moderat dan 
menghindari paham fundamentalisme serta liberalisme (Mubarok & Rustam, 2019).  

Strategi akulturasi ini memungkinkan agama Islam untuk diterima dengan cepat oleh 
masyarakat Indonesia, khususnya di pulau Jawa (Rizqi & Muchtar, 2023). Pendekatan dakwah 
kultural ini merupakan manifestasi dari ajaran Islam yang toleran, di mana ulama berperan 
sebagai agen perubahan sosial yang menghargai tradisi lokal dan mengintegrasikannya dengan 
nilai-nilai Islam (Faiqah & Pransiska, 2018; Rizqi & Muchtar, 2023).  

 
E. Ketahanan Masyarakat dan Sinergi Kelembagaan sebagai Ekosistem Dakwah 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa efektivitas dakwah dalam menghadapi 
radikalisme sangat ditentukan oleh kuatnya ketahanan masyarakat (community resilience) yang 
dibangun melalui sinergi kelembagaan. Dakwah tidak dapat berdiri sendiri sebagai aktivitas 
individual, melainkan harus beroperasi dalam ekosistem sosial yang melibatkan organisasi 
keagamaan, lembaga pendidikan, pemerintah, dan masyarakat sipil. Sinergi ini esensial untuk 
menciptakan lingkungan yang kondusif bagi pengembangan dakwah moderat yang mampu 
membendung penyebaran ideologi ekstremisme (Kusnawan & Rustandi, 2021).  

Dakwah tidak berhenti pada penyampaian pesan, tetapi bertujuan membangun 
masyarakat yang berdaya dan tahan terhadap ideologi kekerasan. Al-Qur’an menegaskan 

prinsip perbaikan sosial: 

َ لََ يغُيَ رُِ مَا بِ  ِ ُۗاِنَّ اللّٰه نْْۢ بيَْنِ يَديَْهِ وَمِنْ خَلْفِهٖ يحَْفظَُوْنَهٗ مِنْ امَْرِ اللّٰه قوَْمٍ حَتهى يغَُي رُِوْا مَا بِانَْفسُِهِمُْۗ وَاِذآَ لَهٗ مُعَق ِبٰتٌ م ِ

نْ دُ  ءًا فلَََ مَرَدَّ لَهٗ ۚوَمَا لهَُمْ م ِ ُ بِقَوْمٍ سُوْۤ الٍ  ارََادَ اللّٰه    ١١وْنِهٖ مِنْ وَّ
Terjemahnya : “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai mereka 

mengubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.”(QS. ar-Ra‘d [13]: 11) 

Dakwah berbasis ketahanan masyarakat memperkuat fungsi dakwah sebagai agen 
perubahan sosial (social transformation), bukan sekadar ritual verbal. Pendekatan ini 
menjadikan dakwah sebagai instrumen pembangunan perdamaian dan penguatan Islam 
moderat. 

Dalam perspektif komunikasi pembangunan, dakwah berbasis ketahanan masyarakat 
berfungsi sebagai instrumen penguatan modal sosial (social capital). Sinergi kelembagaan 
memungkinkan pesan dakwah memperoleh legitimasi struktural dan jangkauan yang lebih 
luas, sekaligus memperkuat koordinasi dalam pencegahan radikalisme. Pendekatan Walisongo 
yang mengintegrasikan budaya lokal dalam dakwahnya merupakan contoh nyata dari strategi 
ini, di mana mereka berhasil menyebarkan Islam dengan damai dan efektif tanpa menimbulkan 
konflik (Rizqi & Muchtar, 2023).  

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

129 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

Di Indonesia, model dakwah semacam ini relevan dengan karakter masyarakat yang 
komunal dan berjejaring. Dakwah tidak hanya menyampaikan pesan normatif, tetapi juga 
membangun kapasitas sosial masyarakat untuk menjaga harmoni, stabilitas, dan keberlanjutan 
kehidupan beragama. Pencegahan radikalisme melalui dakwah harus difokuskan pada upaya 
antisipasi dan adaptasi terhadap ancaman tersebut, melalui pengembangan kesadaran akan 
pluralitas, sinergi kelembagaan, komunikasi budaya, dan kemitraan strategis. Model ini juga 
memungkinkan pembentukan kekuatan masyarakat sipil yang solid dalam mengimplementasikan 
narasi Islam ramah sebagai penangkal radikalisme (Musyafak & Nisa, 2021).  
 
PENUTUP 

Kesimpulannya, fundamentalisme dan radikalisme Islam di Indonesia melemahkan 
fungsi dakwah sebagai komunikasi nilai karena dakwah sering bergeser menjadi tekstual-
eksklusif, menutup dialog, dan digunakan untuk membenarkan intoleransi atau kekerasan. 
Survei terhadap 500 responden generasi muda menunjukkan 35% sering membagikan konten 
keagamaan ekstrem, dan 48% memiliki pandangan intoleran terhadap kelompok berbeda 
keyakinan, menandakan tingginya paparan radikalisme di ranah digital. Kondisi ini diperparah 
oleh dakwah digital yang memfasilitasi propaganda, polarisasi, dan hoaks sehingga 
meningkatkan kerentanan milenial dan Gen Z. Temuan ini menegaskan pentingnya dakwah 
pencegahan sebagai model komunikasi transformasional yang menolak kekerasan, 
menekankan kelembutan, dan kontekstual dengan realitas Indonesia melalui pembangunan 
ketahanan masyarakat, penguatan sinergi kelembagaan, komunikasi budaya yang persuasif dan 
bertahap, serta kontra-narasi moderat di ruang digital. Dengan pendekatan ini, dakwah kembali 
menjadi instrumen penguatan moderasi beragama, kohesi sosial, dan keberlanjutan Islam yang 
inklusif, sekaligus meningkatkan literasi digital dan pendidikan toleransi bagi generasi muda. 
 
UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah membantu 
penyusunan artikel ini, khususnya, dosen pembimbing dan rekan sejawat atas arahan dan 
masukan. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada keluarga dan pihak lain yang turut 
mendukung proses penelitian dan penulisan 
 
  

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

130 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Amiripana, A., Riyaningtyas, R., & Fauziah, F. (2023). Strategi Komunikasi Dakwah Melalui 

Pendekatan Budaya: Studi Kasus di Organisasi Dunia Melayu Dunia Islam 
(DMDI). Anida, 23(1), 59. https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.25878 

Faiqah, N., & Pransiska, T. (2018). RADIKALISME ISLAM VS MODERASI ISLAM: 
UPAYA MEMBANGUN WAJAH ISLAM INDONESIA YANG DAMAI. Al-Fikra 
Jurnal Ilmiah Keislaman, 17(1), 33. https://doi.org/10.24014/af.v17i1.5212 

Fajri, K. (2024). Radikalisme Islam dan Deradikalisasi di Media Sosial Instagram. Innovative: 
Journal Of Social Science Research, 4(5), 2411–2419. 
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15236  

Fanani, F. (2016). Harian Kuning dan Media Sensasional Islam. Jurnal The Messenger, 4(2), 
1. https://doi.org/10.26623/themessenger.v4i2.148 

Fatiyah, F. (2017). Pemahaman Santri Terhadap Nilai-Nilai Pancasila. Jurnal Adabiyah, 17(1), 
44. https://doi.org/10.24252/jad.v17i1i1a4 

Gani, A., Fattah, A., & Nasri, U. (2024). Social Media and Radicalization: The Latest Threat 
to Religious Moderation. Jurnal Ilmiah Profesi Pendidikan, 9(1), 
141. https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.1869 

Hakim, L. (2023). THE NARRATION OF RELIGIOUS MODERATION FOR MITIGATING 
RADICALIZATION AMONG THE MILLENNIAL GENERATIONS ON 
PESANTREN LIRBOYO INSTAGRAM. Profetik Jurnal Komunikasi, 16(2), 
368. https://doi.org/10.14421/pjk.v16i2.2633 

Hapsin, A. (2022). Walisongo and the Notion of Abrasive Strategies in Countering Radicalism 
in Indonesia. Walisongo Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 30(2), 
215. https://doi.org/10.21580/ws.30.2.14066 

Haryadi, D., & Munandar, A. (2021). TAFSIR KESALEHAN SOSIAL BAGI ANGGOTA 
KOMUNITAS HIJRAH TERANG JAKARTA DAN SHIFT BANDUNG. Jurnal 
Sosiologi Reflektif, 15(2), 272. https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992 

Huda, S., Mas’udi, M. M., & Muthohirin, N. (2022). The Rise of Muhammadiyah’s Islamic 

Da’wah in the Contemporary Era: Transformation to Online Trend and Responses to 

Islamic Moderation. Progresiva Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 11(1), 
1. https://doi.org/10.22219/progresiva.v11i01.20889 

Husni, Z. M., & Rahman, I. (2020). ISLAM, KEARIFAN LOKAL, KOMUNIKASI 
DAKWAH; MENAKAR KONSEP ISLAM NUSANTARA. JURNAL ISLAM 
NUSANTARA, 4(1), 92. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.211 

Ilyas, H., Fatmal, Abd. B., & Ahmad, L. O. I. (2025). Digital Jihad in Qur’anic Perspective: 

An Islamic Response to the Challenges of Cyberspace in the Age of Artificial 
Intelligence (AI). QOF, 9(2), 189. https://doi.org/10.30762/qof.v9i2.3091 

Inayatillah, I. (2021). Moderasi Beragama di Kalangan Milenial Peluang, Tantangan, 
Kompleksitas dan Tawaran Solusi. TAZKIR Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial Dan 
Keislaman, 7(1), 123. https://doi.org/10.24952/tazkir.v7i1.4235 

Kusnawan, A., & Rustandi, R. (2021). Menemukan Moderasi Beragama dalam Kaderisasi 
Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat. NALAR Jurnal Peradaban 
Dan Pemikiran Islam, 5(1), 41. https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900 

Lestari, P. P. (2020). DAKWAH DIGITAL UNTUK GENERASI MILENIAL. Jurnal 
Dakwah, 21(1), 41. https://doi.org/10.14421/jd.2112020.1 

Maknun, M. L., Iswanto, A., Hidayat, R. A., Hasfi, N., & Islahuddin, I. (2024). Countering 
radicalism: Text analysis on online da’wah in Indonesia. Jurnal Ilmu Dakwah, 44(1), 
27. https://doi.org/10.21580/jid.v44.1.20227 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.25878
https://doi.org/10.24014/af.v17i1.5212
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15236
https://doi.org/10.26623/themessenger.v4i2.148
https://doi.org/10.24252/jad.v17i1i1a4
https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.1869
https://doi.org/10.14421/pjk.v16i2.2633
https://doi.org/10.21580/ws.30.2.14066
https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992
https://doi.org/10.22219/progresiva.v11i01.20889
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.211
https://doi.org/10.30762/qof.v9i2.3091
https://doi.org/10.24952/tazkir.v7i1.4235
https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900
https://doi.org/10.14421/jd.2112020.1
https://doi.org/10.21580/jid.v44.1.20227


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

131 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

Maula, B. S. (2020). RADIKALISME ISLAM SEBAGAI PROBLEM BAGI BANGSA 
INDONESIA DI MASA KONTEMPORER. JURNAL YAQZHAN Analisis Filsafat 
Agama Dan Kemanusiaan, 6(1), 147. https://doi.org/10.24235/jy.v6i1.6772 

Mubarok, A. A., & Rustam, D. G. (2019). ISLAM NUSANTARA: MODERASI ISLAM DI 
INDONESIA. Journal of Islamic Studies and Humanities, 3(2), 
153. https://doi.org/10.21580/jish.32.3160 

Mupida, S. (2019). MEDIA BARU DAN KONFLIK POLITIK ISLAM DI 
INDONESIA. Idarotuna, 2(1). https://doi.org/10.24014/idarotuna.v2i1.8185 

Musyafak, N., & Nisa, L. C. (2021). Dakwah Islam dan pencegahan radikalisme melalui 
ketahanan masyarakat. Jurnal Ilmu Dakwah, 41(1), 
56. https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7869 

Muthohirin, N. (2015). Radikalisme Islam dan Pergerakannya di Media Sosial. Afkaruna 
Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, 11(2), 
240. https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0050.240-259 

Prianto, A. T. (2020). PENERAPAN METODE DAKWAH MUJADALAH DALAM 
MEMBENDUNG RADIKALISME DI INDONESIA. INTELEKSIA - Jurnal 
Pengembangan Ilmu Dakwah, 1(2), 
305. https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i2.55 

Qadaruddin, M., & Mubarak, D. F. (2020). Strategi Dakwah Plural dalam Merawat Pluralitas 
di Kalangan Remaja. Anida, 19(2), 177. https://doi.org/10.15575/anida.v19i2.7589 

Rizka, H. (2019). Generation Z on the Choice of Religious Authorities: A Case Study of 
Religious Communities in Yogyakarta. SHAHIH Journal of Islamicate 
Multidisciplinary, 4(1), 25. https://doi.org/10.22515/shahih.v4i1.1656 

Rizqi, C. R., & Muchtar, N. E. P. (2023). AKULTURASI SENI DAN BUDAYA 
WALISONGO DALAM MENGISLAMKAN TANAH JAWA. Studia Religia Jurnal 
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 7(2), 193. https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20526 

Rohmah, S. (2021). Komunikasi Dakwah Dalam Seni Musik Nasyid (Studi Seni Musik di 
Pondok Pesantren Sunan Drajat). Dakwatuna Jurnal Dakwah Dan Komunikasi 
Islam, 7(1), 42. https://doi.org/10.54471/dakwatuna.v7i1.551 

Ronaldi, A., Subhan, A., & Zamhari, A. (2023). Implikasi Dakwah Musabaqah Tilawatil 
Qur’an dalam Pembangunan Masyarakat Qur’ani. Anida, 23(1), 
1. https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.22518 

Rumata, F. ’Arif, Iqbal, Muh., & Asman, A. (2021). Dakwah digital sebagai sarana 
peningkatan pemahaman moderasi beragama dikalangan pemuda. Jurnal Ilmu 
Dakwah, 41(2), 172. https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9421 

Santalia, I., & Galib, S. A. (2019). PRODI STUDI AGAMA-AGAMA SEBAGAI PELOPOR 
INKLUSIFITAS BERAGAMA: REFLEKSI PENGALAMAN PRODI STUDI 
AGAMA-AGAMA UIN ALAUDDIN MAKASSAR. RELIGI JURNAL STUDI 
AGAMA-AGAMA, 15(1), 1. https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-01 

Sitinjak, S. A. B. (2025). Interactive Literature: Shifting Reading Patterns in the Era of Apps 
and Digital Platforms. Journal of Lingusitica, 2(3), 
11. https://doi.org/10.62872/6frave10 

Suwari, & Pradesa, D. (2019). PENDEKATAN RASIONAL DALAM DAKWAH 
MASYARAKAT MODERN KONTEKS INDONESIA. INTELEKSIA - Jurnal 
Pengembangan Ilmu Dakwah, 1(1), 23. https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i1.10 

Syahputra, M. C. (2020). JIHAD SANTRI MILLENNIAL MELAWAN RADIKALISME DI 
ERA DIGITAL : STUDI GERAKAN ARUS INFORMASI SANTRI NUSANTARA 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.24235/jy.v6i1.6772
https://doi.org/10.21580/jish.32.3160
https://doi.org/10.24014/idarotuna.v2i1.8185
https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7869
https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0050.240-259
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i2.55
https://doi.org/10.15575/anida.v19i2.7589
https://doi.org/10.22515/shahih.v4i1.1656
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20526
https://doi.org/10.54471/dakwatuna.v7i1.551
https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.22518
https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9421
https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-01
https://doi.org/10.62872/6frave10
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i1.10


Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025) 
 

132 | P a g e  
Jurnal Pelita Nusantara: 
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin 
DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941   
 
 

DI MEDIA SOSIAL. JURNAL ISLAM NUSANTARA, 4(1), 
69. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.187 

Syarif, Z., & Hannan, A. (2022). ISLAMIC DISRUPTION: How Digital Platform Changes 
Religious Pattern of Muslim Society in Contemporary Indonesia. Al-Tahrir Jurnal 
Pemikiran Islam, 22(1), 141. https://doi.org/10.21154/altahrir.v22i1.3730 

Tahir, M. (2018). DAKWAH ISLAM DI KALANGAN ANAK MUDA DI KOTA 
SAMARINDA: SEBUAH EKSPLORASI AWAL. Jurnal Pemberdayaan Masyarakat 
Media Pemikiran Dan Dakwah Pembangunan, 1(2), 
257. https://doi.org/10.14421/jpm.2017.012-03 

Wahid, A. (2020). RADIKALISME DI MEDIA SOSIAL: PENYEBUTAN DAN KONTEKS 
SOSIAL PENGGUNAANNYA. Jurnal 
InterAct, 9(1). https://doi.org/10.25170/interact.v9i1.1711 

Waliyuddin, M. (2019). Religious Expression of Millenial Muslims within Collective 
Narcissism Discourse in Digital Era. Wawasan Jurnal Ilmiah Agama Dan Sosial 
Budaya, 4(2), 176. https://doi.org/10.15575/jw.v4i2.6623 

Warsah, I., Putra, R. A., & Morganna, R. (2021). Merging Religiosity on Social Media: 
Indonesian Millennial Youth’s Understanding of the Concepts of Jihad and Religious 

Tolerance. Cendekia Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 19(2), 
291. https://doi.org/10.21154/cendekia.v19i2.3117 

Wedi, A. (2020). Remoderasi Islam Melalui Re-Interpretasi Al-Quran. SHAHIH Journal of 
Islamicate Multidisciplinary, 5(2). https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767 

Wibowo, A. (2019). Kebebasan Berdakwah di Youtube: Suatu Analisis Pola Partisipasi 
Media. Tarbawy Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 
224. https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.799 

Widayat, P. A., Khaeroni, C., & Kuliyatun, K. (2025). Religious Moderation Among 
Generation Z Indonesian Muslims: A Dialectical Analysis of Understanding and 
Practice. FIKRI Jurnal Kajian Agama Sosial Dan Budaya, 10(1), 
264. https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.5726 

Winarti, R. (2023). Tantangan Peran Wanita dalam Demokrasi di Masa Sekarang dan Yang 
Akan Datang. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 3(2), 
307. https://doi.org/10.15575/jis.v3i2.28035 

 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.187
https://doi.org/10.21154/altahrir.v22i1.3730
https://doi.org/10.14421/jpm.2017.012-03
https://doi.org/10.25170/interact.v9i1.1711
https://doi.org/10.15575/jw.v4i2.6623
https://doi.org/10.21154/cendekia.v19i2.3117
https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767
https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.799
https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.5726
https://doi.org/10.15575/jis.v3i2.28035

