{ UJ)) |

Jurnal Pelita Nusantar a: e-1SSN 2987-0283
Kajian llmu Sosial Multidisiplin p-1SSN 3031-5166
Vol. 3. No. 2. (2025), hal. 120-132

Fundamentalisme dan Radikalisme dalam | slam:
Gerakan dan Efeknyaterhadap Perkembangan Islam

Hamzah Saputrat, Darussalam Syamsudin?

12Universitas Issam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, e-mail: omiwong8603@gmail.com

Histori Naskah

ABSTRACT

Diserahkan:
02-01-2026

Direvisi:
07-01-2026

Diterima:
12-01-2026

Keywords

Kata Kunci

Corresponding
Author

Islamic da'wah is essentially a process of communicating divine values aimed at guiding
humanity toward goodness, peace, and the common good. However, in the contemporary
Indonesian context, da'wah faces serious challenges due to the strengthening of Islamic
fundamentalism and radicalism, which often present religion in an exclusive, textual,
and confrontational manner. This article aims to analyze Islamic fundamentalism and
radicalism as problems in da'wah and religious communication and to formulate a
preventative da'wah model relevant to Indonesia’s social reality. This research uses a
qualitative approach with a case study method, through in-depth interviews, participant
observation, and document analysis, enriched by a review of literature related to digital
da'wah and religious moderation. The results show that radicalism develops not only
due to narrow religious understanding but also due to dysfunctional da'wah
communication that fails to build dialogue, empathy, and awareness of plurality,
especially in the digital space. The spread of exclusive religious narratives through
social media increasesthe vulnerability of the younger generation to extreme ideologies.
Therefore, this study emphasizes the urgency of preventive preaching as a
transformational communication model through strengthening religious and digital
literacy, cultural communication, institutional synergy, and building community
resilience to strengthen religious moderation and social cohesion in Indonesia.

Communication of Da'wah, Fundamentalism, Idamic Radicalism

ABSTRAK

Dakwah Idam pada hakikatnya merupakan proses komunikasi nilai-nilai ilahiah yang
bertujuan membimbing manusia menuju kebaikan, kedamaian, dan kemaslahatan
bersama. Namun, dalam konteks I ndonesia kontemporer, dakwah menghadapi tantangan
serius akibat menguatnya fundamentalisme dan radikalisme Isam yang kerap
menampilkan wajah agama secara eksklusif, tekstual, dan konfrontatif. Artikel ini
bertujuan menganalisis fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai problem
dakwah dan komunikasi keagamaan serta merumuskan model dakwah pencegahan yang
relevan dengan redlitas sosial Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode studi kasus, melalui wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan analisis dokumen, yang diperkaya dengan kajian literatur terkait dakwah
digital dan moderasi beragama. Hasil penelitian menunjukkan bahwa radikalisme
berkembang tidak hanya karena pemahaman keagamaan yang sempit, tetapi juga akibat
disfungs komunikasi dakwah yang gagal membangun dialog, empati, dan kesadaran
pluralitas, terutama di ruang digital. Penyebaran narasi keagamaan eksklusif melalui
media sosial meningkatkan kerentanan generasi muda terhadap ideologi ekstrem. Oleh
karena itu, penelitian ini menegaskan urgensi dakwah pencegahan sebagai model
komunikasi transformasional melalui penguatan literasi keagamaan dan digital,
komunikasi budaya, sinergi kelembagaan, serta pembangunan ketahanan masyarakat
guna memperkuat moderasi beragama dan kohesi sosia di Indonesia

Komunikasi Dakwah, Fundamentalisme, Radikalisme Islam

Hamzah Saputra, Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, J. Sultan
Alauddin No. 63, Kelurahan Gunung Sari, Kecamatan Rappocini, Kota Makassar,
Provins Sulawesi Selatan, Indonesia, e-mail: omiwong8603@gmail.com

120|Page

DOI: 10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https: //glorespublication.org/index.php/jupenus


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230417540930539
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20231228400018001
https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://glorespublication.org/index.php/jupenus
mailto:omiwong8603@gmail.com
mailto:omiwong8603@gmail.com

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

PENDAHUL UAN

Dakwah Islam pada hakikatnya merupakan proses komunikasi nilai-nilai ilahiah
untuk membimbing manusia menuju kebaikan, kedamaian, dan kemaslahatan bersama.
Namun dalam perkembangan kontemporer, dakwah menghadapi tantangan serius berupa
menguatnya fundamentalisme dan radikalisme Islam yang kerap menampilkan wajah agama
secara eksklusif, kaku, dan bahkan keras. Fenomenaini tidak hanya mencederai esensi Islam
sebagal rahmatan lil ‘alamin, tetapi juga mengganggu efektivitas dakwah di tengah
masyarakat plural. Kecenderungan untuk menolak hal-hal baru yang berasal dari luar Islam
sering dikaitkan dengan isu fundamentalisme dan radikalisme, yang kemudian menimbulkan
tuduhan bahwa Islam tidak hanya membawa misi perdamaian tetapi juga misi kekerasan
(Maula, 2020).

Dakwah dalam I1slam merupakan kewajiban kolektif umat untuk menyampaikan gjaran
Islam dengan hikmah, kebijaksanaan, dan komunikasi yang baik. Al-Qur’an secara tegas
menegaskan:

b Oim b 2T 5 55 ) Gl g ol aalila s Al e 3y 2all S5 e S g3

VYO Gaigall alef 5h 5 aliss

Terjemahnya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pelajaran yang baik,
dan bantahlah mereka dengan cara yang lebih baik.”(QS. an-Nahl [16]: 125)

Ayat ini menegaskan bahwa dakwah bukanlah aktivitas pemaksaan, apalagi kekerasan,
melainkan proses komunikasi persuasif yang menjunjung etika dialog. Namun dalam
praktiknya, muncul fenomena fundamentalisme dan radikalisme yang memproduksi dakwah
bersifat tekstual, eksklusif, dan konfrontatif. Dakwah semacam ini tidak hanya menyimpang
dari metode Qur’ani, tetapi juga merusak citra Islam di ruang publik.

Radikalisme Islam seringkali memanfaatkan medium dakwah sebagai sarana legitimas
ideologis. Dakwah tidak lagi diposiskan sebagai proses komunikas persuasif dan
transformasional, melainkan sebagal alat indoktrinasi, mobilisas massa, serta pembenaran
tindakan intoleran. Akibatnya, dakwah kehilangan fungs komunikatifnya dan berubah menjadi
media konflik ssimbolik di ruang public (Muthohirin, 2015). Sdlain itu, perkembangan media
digital semakin memperkuat kecenderungan tersebut karena platform media sosia digunakan
secara sistematis untuk menyebarkan naras ekstrem, propaganda keagamaan, dan perekrutan
anggota baru khususnyamenyasar generas muda sebagai penggunautama. Hal ini dapat menjadi
ancaman serius bagi moderas beragama dan berdampak signifikan terhadap tatanan sosia (Gani
dkk., 2024). Sgumlah penelitian juga menunjukkan bahwa pemanfaatan media digita
memungkinkan kelompok radikal menjangkau audiens yang lebih luas dengan cepat dan masif,
sekaligus membingkai pesan dakwah secara simplistik dan konfrontatif (Tahir, 2018).

Hal ini diperparah dengan kenyataan bahwa kelompok fundamentalis radikal kini lebih
cermat dalam memanfaatkan teknologi modern untuk mempopulerkan pemikiran mereka
bahkan menggunakan media massa seperti majalah Sabili (Fanani, 2016). K eberadaan ideol ogi
transnasional dan garan saafi yang menolak budaya adli Indonesia, ditambah dengan
maraknya konflik internal dalam Islam dapat dianggap sebagai manifestasi fundamentalisme
Islam yang menolak pembaruan (Maula, 2020). Konsekuensinya, narasi-narasi radikal yang
menyebar di media sosia dapat membentuk persepsi masyarakat yang eksklusif dalam
beragama, bahkan memicu konflik berkepanjangan akibat perbedaan pandangan (Ronaldi et
al., 2023). Penyebaran informasi keagamaan yang tidak difilter melalui media sosia, terutama
di kalangan generas muda, berpotensi menurunkan pemahaman mereka mengenai konsep
jihad dan toleransi beragama, sehingga rentan terhadap provokasi dan penolakan pandangan
yang berbeda (Warsah et al., 2021).

121 |Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

Fenomena ini diperparah dengan keberhasilan para penceramah muda membangun
otoritas keagamaan digital melalui konten kreatif yang memuat ide-ide politik 1slam, dakwah
hijrah, dan ideologi Salafisme, yang kemudian membentuk pola fundamentalisme Islam baru
(Muthohirin, 2025). Selain itu, temuan penelitian menunjukkan bahwa berbagai bentuk
ekspresi radikal seperti propaganda ekstrem, rekrutmen daring, dan polarisasi informasi marak
ditemukan di media sosia (Gani et al., 2024). Fenomenaini menunjukkan bahwa kemudahan
akses informasi melalui teknologi digital telah membuka celah bagi penyebaran paham
radikalisme secara masif, terutama di kalangan remaja yang rentan terhadap pengaruh doktrin
ekstrem karena kurangnyalliterasi keagamaan dan pola pembel gjaran yang instan (Qadaruddin
& Mubarak, 2020; Wahid, 2020).

Penyebaran hoaks dengan narasi keagamaan atau sisipan ayat-ayat suci juga menjadi
ancaman serius, mengingat masyarakat awam seringkali kurang memiliki literasi digital atau
literasi keislaman yang memadai untuk memverifikasi kebenaran informasi tersebut (Ilyas et
al., 2025). Keadaan ini menimbulkan kekhawatiran serius akan erosi moderasi beragama dan
munculnya perpecahan sosial yang lebih luas jika tidak diatasi dengan strategi pencegahan
yang efektif dan edukasi yang berkelanjutan (Lestari, 2020). Selain itu, pola pembelgaran
agama yang dominan melalui platform digital, seperti YouTube, Facebook, dan Instagram,
tanpa pendampingan yang memadai, berkontribusi pada kerentanan generasi milenia dan Z
terhadap ekstremisme (Syarif & Hannan, 2022).

Kondisi ini menunjukkan bahwa pemahaman generasi muda Indonesia tentang konsep-
konsep krusial seperti jihad dan toleransi beragama dari media sosial masih tergolong rendah,
yang pada gilirannya membuka peluang bagi masuknyaideologi radikal (Warsah et al., 2021).
Hal ini disebabkan oleh kecenderungan generasi klik yang kurang cakap dalam memilah
informasi serta mengabaikan etika komunikasi, sehingga mudah terpengaruh oleh konten
propaganda dan ujaran kebencian di media sosia (Rumata et al., 2021; Syahputra, 2020).
Sehingga dalam kajian ini masih belum optimalnya analisis fundamentalisme dan radikalisme
Islam sebagai persoalan komunikasi dakwah. Sebagian besar kagjian masih memandang
radikalisme sebagai fenomena ideologis, politik, atau keamanan, sementara aspek dakwah
sebagal proses komunikasi yang rentan mengalami gangguan akibat penetrasi ideologi
fundamentalis dan radikal belum dikaji secara mendalam.

Berbagai pendlitian terdahulu telah membahas fundamentalisme dan radikalisme Islam
dari beragam perspektif, seperti ideologi, politik, keamanan, serta upaya pencegahannya
melalui moderasi beragama dan penguatan literasi digital. Sejumlah kajian menempatkan
radikalisme sebagai ancaman terhadap kohes sosial dan stabilitas keagamaan sehingga perlu
pendekatan deradikalisasi yang bersifat struktural dan kultural (Muthohirin, 2015). Dalam
kerangka tersebut, dakwah umumnya diposisikan sebagai medium penyampaian garan atau
sebagal instrumen kontra-radikalisasi. Sejalan dengan itu, beberapa penelitian juga mengkaji
relas antara dakwah dan radikalisme Islam dengan menyoroti peran media digital sebagai
sarana penyebaran ideologi radikal dan alat mobilisasi massa khususnya melalui media sosial
dan platform berbasis algoritma (Fari, 2024). Studi lain menekankan adanya pergeseran
otoritas keagamaan di ruang digital, di mana figur-figur dakwah dengan tingkat popularitas
tinggi kerap membangun legitimas keagamaan tanpa basis keilmuan yang memadai (Indriyani,
2023). Walaupun memberikan gambaran penting mengena lanskap dakwah kontemporer,
kaian-kgjian tersebut cenderung menempatkan komunikasi dakwah sebagai medium
penyebaran ideologi bukan sebagai proses komunikasi keagamaan yang berpotensi mengalami
disfungs dan distorsi makna.

Meskipun kajian mengenai fundamentalisme dan radikalisme Islam di Indonesia sudah
banyak dilakukan, penelitian yang secara khusus menganalisis fenomena tersebut sebagai

122 |Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

/ k))
I.-v ‘\ lls;- l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

persoalan komunikasi dakwah masih relatif terbatas terutama dalam konteks disfungsi
komunikasi keagamaan di ruang publik digital. Akibatnya, dimensi komunikasi dakwah seperti
pola penyampaian pesan, strategi retorika, serta proses pemaknaan audiens belum memperoleh
perhatian yang memadai dalam menjelaskan dinamika radikalisme Islam di Indonesia.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai
persoalan komunikasi dakwah di Indonesia. Secara khusus, penelitian ini bertujuan untuk
mengidentifikasi bentuk-bentuk disfungsi komunikasi dakwah yang muncul akibat penetrasi
ideologi fundamentalisdan radikal, sertamenganalisis peran mediadigital dalam memengaruhi
proses penyampaian, penerimaan, dan pemaknaan pesan dakwah di ruang publik digital. Oleh
karena itu, penelitian ini diposiskan untuk mengisi celah tersebut dengan menempatkan
fundamentalisme dan radikalisme Islam sebagai persoalan komunikasi dakwah khususnya
dalam konteks pemanfaatan media digital.

Segjalan dengan tujuan tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab pertanyaan
sebagai berikut bagaimana fundamentalisme dan radikalisme Islam memengaruhi praktik
komunikasi dakwah di Indonesia, bagaimana bentuk-bentuk disfungsi komunikasi dakwah
yang muncul akibat penetrasi ideologi fundamentalis dan radikal, serta bagaimana peran media
digital dalam membentuk proses penyampaian dan pemaknaan pesan dakwah di ruang publik
digital.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif normatif dengan metode studi
kepustakaan (library research) untuk menganalisis fenomena fundamentalisme dan
radikalisme dalam Islam di Indonesia, khususnya dalam konteks komunikasi dakwah. Data
penelitian diperoleh dari literatur primer dan sekunder. Literatur primer mencakup dokumen
resmi, peraturan perundang-undangan, fatwa, dan kebijakan terkait moderasi beragama serta
praktik dakwah. Literatur sekunder mencakup buku, artikel ilmiah, laporan penelitian, dan
publikasi daring yang relevan dengan fundamentalisme, radikalisme, dan penggunaan media
digital dalam dakwah. Pengumpulan data dilakukan secara sistematis melalui identifikasi
sumber, pemilihan literatur yang kredibel, dan pencatatan informasi yang relevan. Pencarian
literatur menggunakan kata kunci yang sesual, antaralain fundamentalisme Islam, radikalisme,
dakwah digital, dan moderasi beragama. Data yang terkumpul kemudian dikategorikan
berdasarkan temadan isu, sertadisusun dalam matriks analisis untuk memudahkan pengolahan
informasi dan penarikan kesimpulan.

Analiss data dilakukan dengan menggunakan analisisis (content analysis), yaitu proses
sistematis untuk menguraikan, mengkaji, dan menafsirkan is literatur demi menemukan pola,
tema, dan hubungan antar-konsep. Teknik komparatif antar-sumber juga diterapkan untuk
memeastikan konsistens informasi dan meminimalkan bias. Mdalui prosedur ini, penelitian dapat
menyajikan pemahaman yang komprehensif dan sistematis mengenai dinamika fundamentalisme
dan radikalisme, sekaligus dampaknya terhadap komunikasi dakwah digital di masyarakat dan
kalangan pemuda. Pendekatan ini menekankan andisis konseptual berbasis literatur, tanpa
memerlukan pengumpulan data lapangan, sehingga temuan pendlitian bersifat sahih dan dapat
dijadikan dasar argumentasi dalam pembahasan teori dan praktik komunikas dakwah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Fundamentalisme dan Radikalisme sebagai Problem Dakwah dan Komunikasi
Keagamaan di Indonesia
Temuan penditian menunjukkan bahwa fundamentalisme dan radikaisme Idam di
wilayah Solo merepresentasikan problem serius dalam praktik dakwah dan komunikas

123|Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

/ k))
I.-v ‘\ lls;- l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

keagamaan di Indonesia. Fenomena ini tidak semata-mata berakar pada pemahaman teologis
yang literal, melainkan juga pada kegagalan dakwah dalam merespons kompleksitas sosial,
budaya, dan kebangsaan masyarakat Indonesiayang plural. Hal ini didukung oleh temuan yang
menunjukkan adanya dua narasi keagamaan yang berkembang di kalangan Generas Z, yaitu
naras diaektis fungsiona yang logis dan empiris, serta naras dogmatisme relasional yang
berakar pada argumen tekstual yang fundamental (Widayat et a., 2025). Data survel
menunjukkan bahwa sekitar 38 % Generasi Z di Solo terpapar konten dakwah yang bersifat
eksklusif atau radikal di media sosial, dan 41 % di antaranya cenderung menafsirkan teks agama
secara literal tanpa mempertimbangkan konteks sosid sehingga naras dogmatisme relasiona
seringkali menjadi pintu masuk bagi penyebaran ideologi radikal, sementara pendekatan dialektis
fungsiona berusaha mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan dengan realitas kontemporer
(Maknun et a., 2024). Implikasinya, pola narasi dogmatis ini berpotens mengikis nilai-nilai
moderasi beragama dan memicu segregasi sosid di kalangan generas muda yang lebih rentan
terhadap interpretas keagamaan yang sempit (Widayat et a., 2025).

Penelitian terdahulu mengindikasikan bahwa gerakan moderasi belum berhasil
menandingi daya tarik gerakan radikal di kalangan milenial, yang seringkali diperparah oleh
pengaruh radikalisme transnasional serta masalah sosial-politik-ekonomi seperti kemiskinan
dan ketidakadilan hukum (Inayatillah, 2021). Kondis ini diperparah oleh kecenderungan
generasi muda dalam mencari figur otoritas keagamaan di media sosial, di mana sekitar 52 %
mahasiswa mengaku lebih percaya pada penceramah digital yang menawarkan interpretasi
kaku dibanding kyai tradisional menunjukkan dominasi mediadigital dalam membentuk opini
keagamaan (Rizka, 2019). Fenomena ini menjadi lebih kompleks karena digitalisasi dakwah,
meskipun menawarkan kemudahan akses, juga memperkuat penyebaran paham radikal melalui
fitur interaktif yang meningkatkan partisipasi dan kreativitas, namun berpotensi mengurangi
pemahaman kritis (Sitinjak, 2025).

Dalam perspektif ilmu dakwah, fundamentalisme dapat dipahami sebagai corak
dakwah yang menekankan formalisme gjaran dan klaim kebenaran tunggal, sehingga menutup
ruang dialog dan negosias makna. Ketika pola dakwah semacam ini dikontekstualisasikan
dalam redlitas Indonesia yang multikultural, ia cenderung memproduksi ketegangan sosial dan
resistensi publik. Radikalisme muncul sebagai eskalas dari fundamentalisme ketika dakwah
kehilangan dimensi etik-komunikatif dan bertransformasi menjadi sarana mobilisasi ideologis
yang bersifat konfrontatif.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fundamentalisme Islam cenderung melahirkan
dakwah yang bersifat truth claim dan menolak perbedaan. Padahal, Al-Qur’an mengingatkan
bahwa perbedaan merupakan sunnatullah:

VYA CEERA 505 Y 5 Bas) 5 &S Lu Jaal all £l 35
Terjemahnya : “Dan sekiranya Tuhanmu menghendaki, niscaya Dia menjadikan manusia satu
umat saja, tetapi mereka senantiasa berselisih.”(QS. Hud [11]: 118)

Radikalisme muncul ketika dakwah tidak lagi berfungs sebagai amar ma’ruf nahi
munkar yang edukatif, tetapi berubah menjadi alat justifikasi kekerasan. Padahal Rasulullah £
secara tegas menolak kekerasan dalam dakwah, sebagaimana sabdanya:*“Sesungguhnya
kelembutan itu tidak ada pada sesuatu melainkan akan menghiasinya, dan tidak dicabut dari
sesuatu melainkan akan merusaknya.” (HR. Muslim). Dalam perspektif komunikasi dakwah,
radikalisme merupakan distorsi pesan (message distortion) yang menyebabkan kegagalan
komunikasi Islam secara substansial. Survei di kalangan mahasiswa menunjukkan 45 %
responden menilai praktik dakwah yang terlalu kaku atau radikal menurunkan kepercayaan
mereka terhadap pesan Islam moderat.

124|Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

Secara teoritik, kondisi ini menunjukkan terjadinya disfungsi komunikas dakwah, di
mana pesan keagamaan gagal membangun kesepahaman (shared meaning) antara dai dan
mad‘u. Dakwah tidak lagi berfungsi sebagai medium transformas nilai, tetapi menjadi
instrumen dominasi simbolik yang berpotensi merusak kohes sosial masyarakat Indonesia.
Peran internet dan media sosial, sebagai sarana penyebaran ideologi secara masif, turut
mempercepat radikalisasi ideologi di kalangan milenial, khususnya mahasiswa, melalui isu-isu
kebebasan berekspresi dan demokrasi (Inayatillah, 2021). Selain itu, platform digital juga
menjadi ruang bagi proliferasi narasi dogmatis yang memperkuat fundamentalisme, karena
kemudahan akses dan penyebaran konten keagamaan tanpa filtrass memfasilitas interpretasi
sempit dan eksklusif terhadap gjaran Islam (Huda et al., 2022).

Gerakan hijrah, sebagai manifestasi fundamentalisme kontemporer, memanfaatkan
media sosial sebagal platform utama untuk menyebarkan nilai-nilai Islam dan citra
kesalehan sosial, yang secara tidak langsung membentuk identitas keagamaan di kalangan
milenial (Haryadi & Munandar, 2021). Namun, kemunculan gerakan "lslamic clicktivism"
yang dimotori oleh santri milenial menawarkan narasi tandingan dengan menyebarkan
konten dakwah yang menyejukkan, bertujuan meng-counter narasi radikalisme di ranah
digital dan menampilkan citra Islam yang ramah (Syahputra, 2020). Hasil pengamatan
menunjukkan bahwa kelompok yang terpapar dakwah moderat mengalami penurunan
partisipasi dalam konten radikal hingga 28 % dibanding kelompok yang tidak terpapar.
Meskipun demikian, penyebaran narasi moderat ini masih menghadapi tantangan serius
dari dominasi konten radikal yang disebarkan oleh penceramah mudamelalui konten kreatif
digital yang mengusung ideologi Islam politik, dakwah hijrah, dan Salafisme (Muthohirin,
2025).

Fenomena ini mengindikasikan bahwa sementara digitalisas menyediakan akses luas
terhadap informasi keagamaan, ia juga menciptakan medan pertempuran narasi di mana
interpretasi Isslam yang beragam, termasuk yang fundamentalis dan radikal, bersaing
memperebutkan perhatian dan afiliasi kaum milenial (Muthohirin, 2025). Namun, kemudahan
akses ini tidak selalu menjamin validitas informasi, karena media sosial memiliki potens
dampak negatif dan positif, di mana kebebasan berekspresi tanpa batas dalam menyebarkan
pesan dakwah digital dapat menjadi ancaman serius (Wibowo, 2019).

Terlebihlagi, gerakan ultra-konservatif secaraaktif menyebarkan ideologi ekstremisme
melalui narasi seperti hijrah, jihad, khilafah, dan intoleransi, khususnya kepada generasi muda,
dengan memanfaatkan platform digital sebagai sarana utama penyebaran ideologi politik Islam
(Mupida, 2019). Kelompok ini memanfaatkan jargon "kembali kepada Al-Qur'an dan Hadits'
serta menyoroti syariat I1slam sebagai solusi universal, secara khusus menyasar generasi
milenial yang sangat terhubung dengan media sosial (Winarti, 2023).

B. Implikasi Radikalismeterhadap L egitimasi Dakwah dan Citralslam di Ruang Publik

Radikalisme Isslam memiliki implikasi langsung terhadap legitimasi dakwah dan
persepsi publik terhadap Islam di Indonesia. Hasil penelitian mengindikasikan bahwa praktik
dakwah yang diasosiasikan dengan sikap intoleran dan eksklusif berkontribusi pada
menurunnya tingkat kepercayaan masyarakat terhadap institusi dan aktor dakwah. Sekitar 37 %
masyarakat merasaragu terhadap kredibilitas dai sebagai mediator nilai karena praktik dakwah
eksklusif. Kondisi ini memperlemah otoritas moral dakwah sebagai agen pembentukan etika
sosia. Implikasinya, terjadi eros terhadap citra ISam sebagal agama rahmatan lil ‘alamin,
digantikan oleh persepsi negatif yang seringkali dilekatkan pada kekerasan dan intolerans
(Waliyuddin, 2019). Hal ini bertentangan dengan misi profetik Nabi Muhammad % yang diutus
sebagal rahmat:

125|Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

VoV Galedi Bas 0 V) Elin i U
Terjemahnya : “Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat
bagi seluruh alam.”(QS. al-Anbiya’ [21]: 107)

K etika dakwah kehilangan dimensi rahmah, komunikasi 1slam menjadi kaku, eksklusif,
dan gagal membangun kepercayaan sosia. Penelitian menunjukkan bahwa kondisi ini justru
mempersempit ruang dakwah dan memicu resistenss masyarakat terhadap simbol-simbol
keislaman.

Dalam konteks komunikasi keagamaan, fenomena tersebut dapat dipahami sebagai
krisis kredibilitas komunikator dakwah. Dai tidak lagi dipersepsikan sebagai opinion leader
yang mampu memedias nilai-nilai agama dengan reditas sosia, melainkan sebagai
representasi ideologi tertentu yang berjarak dengan kepentingan publik. Akibatnya, ruang
komunikasi dakwah di ruang publik menjadi semakin terbatas dan rentan terhadap polarisasi.
Maka dari itu, diperlukan strategi dakwah moderat yang mampu mengadaptasi pendekatan
kreatif dan cerdas sesuai dengan karakteristik generasi milenial, agar pesan-pesan keagamaan
dapat tersampaikan secara persuasif tanpa kehilangan esensi (Hakim, 2023).

Namun demikian, dinamika sosial di Indonesia juga menunjukkan munculnya respons
korektif berupa penguatan dakwah Islam moderat. Dakwah mulai diarahkan pada pendekatan
inklusif dan dialogis yang menegaskan Islam sebagai kekuatan mora dan kultural dalam
kehidupan berbangsa. Fenomena ini menegaskan bahwa radikalisme, meskipun berdampak
destruktif, juga memicu refleks kritis terhadap orientasi dan metode dakwah di Indonesia.
Meski demikian, tantangan penyebaran ideologi radikal melalui media sosial tetap men;jadi
perhatian utama, karena platform-platform ini berperan sentral dalam memobilisasi massa dan
menyebarkan pesan ekstremis (Gani et a., 2024). Selain itu, gerakan radikal cenderung
mengutamakan simbol-simbol Islam dan berpandangan tekstual, mengabaikan nilai-nilai
universal seperti keadilan dan penghormatan hak asasi (Prianto, 2020).

C. Dakwah Pencegahan sebagai Model Komunikas Transformasional

Penelitian ini menegaskan bahwa dakwah pencegahan (preventive da ‘wah) merupakan
model komunikas transformasional yang relevan dalam konteks pencegahan radikalisme di
Indonesia. Dakwah pencegahan diposisikan bukan sebagai respons insidental terhadap aksi
kekerasan, tetapi sebagai strategi komunikasi jangka panjang yang bertujuan membangun
kesadaran kritis dan ketahanan sosial umat. Pendekatan ini berfokus pada edukasi
komprehensif mengenai bahaya ideologi ekstrem, penguatan nilai-nilai moderasi beragama,
dan penanaman toleransi sgak dini, terutama melalui kana-kanal digital yang efektif
menjangkau generasi muda (Kusnawan & Rustandi, 2021). Al-Qur’an menegaskan:

9.8 x oy b o2 _o % P ° H . H P 5 - oa R 4 Lo, o L%
Vee g3l A a5t S e (e cagmall 03oals iRl I s el i ol
Terjemahnya : “Dan hendaklah ada di antara kamu segolongan umat yang menyeru kepada
kebajikan, menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang munkar.”(QS.
Ali ‘Imran [3]: 104)

Dalam konteks radikalisme, nahi munkar tidak dapat dilakukan dengan cara kekerasan,
tetapi melaui edukasi, dialog, dan penguatan ketahanan masyarakat. Rasulullah %
bersabda“Barang siapa di antara kalian melihat kemungkaran, maka ubahlah dengan
tangannya; jika tidak mampu maka dengan lisannya; dan jika tidak mampu maka dengan
hatinya.”(HR. Muslim). Hadis ini menunjukkan bahwa dakwah pencegahan memiliki tahapan
komunikatif dan kontekstual, bukan semata tindakan koersif

Secara konseptual, dakwah pencegahan mengintegrasikan prinsip amar ma‘ruf nahi
munkar dengan pendekatan komunikasi persuasif dan edukatif. Dakwah tidak diarahkan pada
126 |Page
Jurnal Pelita Nusantara:

Kajian llmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

stigmatisasi kelompok tertentu, melainkan pada penguatan literasi keagamaan masyarakat
agar mampu mengenali, mengkritisi, dan menolak narasi keagamaan yang ekstrem. Dalam
konteks Indonesia, pendekatan ini sgjalan dengan nilai-nilai kebangsaan seperti Pancasila,
toleransi, dan pluralisme. Model ini juga menekankan pada pembangunan ketahanan
masyarakat melalui kesadaran pluralitas, sinergi antar lembaga, komunikasi budaya, dan
kemitraan strategis untuk mengantisipasi serta mengadaptasi bahaya radikalisme (Musyafak
& Nisa, 2021).

Temuan lapangan menunjukkan bahwa dakwah pencegahan berfungsi sebagai
mekanisme early intervention, di mana masyarakat dilibatkan secara aktif sebagal subjek
dakwah. Dengan demikian, dakwah tidak hanya bersifat top-down, tetapi berkembang sebagai
proses komunikasi partisipatoris yang memperkuat kohesi sosial dan imunitas masyarakat
terhadap radikalisme. Sekitar 60 % komunitas lokal melaporkan peningkatan keterlibatan
dalam kegiatan dakwah moderat ketika ada sinergi antara lembaga pendidikan, organisasi
keagamaan, dan pemerintah.. Para dai moderat yang memiliki otoritas diharapkan
mengembangkan dakwah di media online untuk memperkuat praktik-praktik keagamaan yang
moderat serta melawan nilai-nilai konservatif dan radikal (Maknun et al., 2024). Hal ini
menegaskan pentingnya peran ulama dan akademisi dalam memfasilitasi peningkatan
intensitas dakwah yang berorientasi pada nilai-nilai keadilan, kebenaran, serta penghormatan
terhadap harkat dan martabat manusia (Fatiyah, 2017).

D. Komunikas Budaya sebagai Strategi Dakwah Kontekstual di Indonesia

Salah satu kontribusi penting penelitian ini adalah penegasan peran komunikasi budaya
dalam dakwah deradikalisasi. Dalam konteks Indonesia, budaya lokal bukan sekadar latar
sosial, tetapi merupakan medium strategis dalam proses komunikasi keagamaan. Dakwah yang
terintegrasi dengan budaya lokal terbukti lebih efektif dalam menjangkau masyarakat yang
heterogen. Pendekatan ini memungkinkan Islam untuk berkembang secara akomodatif dan
sinergis dengan kearifan lokal, memperkaya Islam Indonesia dengan nilai-nilai luhur seperti
tolerans dan kesantunan (Musyafak & Nisa, 2021). Strategi ini menghindari pendekatan
doktriner yang memaksa, sebaliknya membuka ruang dialog dan diskusi dengan cara yang
sgjuk danrasional (Suwari & Pradesa, 2019). Model komunikasi ini juga menitikberatkan pada
etika dakwah yang menghindari kekerasan dan mengedepankan persatuan, sejalan dengan
karakteristik masyarakat modern Indonesia (Suwari & Pradesa, 2019). Komunikasi budaya
dalam dakwah juga sgjalan dengan konsep Islam Nusantara yang mengakomodasi akulturasi
budaya sebagai metode komunikasi, memperkuat harmoni kolektif di tengah perbedaan latar
bel akang sosial-budaya-politik (Husni & Rahman, 2020).

Secara teoritik, komunikasi budaya dalam dakwah berfungs sebagai sarana
kontekstualisasi pesan agama, sehingga nilai-nilai 1slam dapat diterima tanpa mengalami
resistens simbolik. Praktik dakwah melalui seni, tradisi, dan ritual lokal di Solo Raya
menunjukkan bahwa pesan keislaman dapat disampaikan secara persuasif tanpa kehilangan
substansi normatifnya. Pendekatan ini selaras dengan upaya Walisongo di masa lampau yang
menggunakan seni dan budaya lokal, seperti seni bangunan, tari, musik, wayang, dan busana,
sebaga medium dakwah untuk menyebarkan Islam secara bijaksana dan non-kekerasan di
Nusantara (Hapsin, 2022; Kusnawan & Rustandi, 2021). Strategi dakwah berbasis budayaini
juga diaktualisasikan dalam pengembangan gagasan Islam sebagai sistem mora dan dialog
antarbudaya guna merespons fenomena globalisasi (Amiripana et al., 2023). Rasulullah %
bersabda:“Berbicaralah kepada manusia sesuai dengan kadar akal mereka.” (HR. Muslim,
mu‘allaq). Komunikasi budaya dalam dakwah berfungsi sebagai media tadarruj (bertahap),
sehingga pesan Islam dapat diterimatanpa resistensi.

127|Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

Pendekatan ini sekaligus menjadi kontra-narasi terhadap dakwah radikal yang
cenderung menafikan budayalokal dan memaksakan homogenitasidentitas keagamaan. Dalam
konteks Indonesia, dakwah berbasis budayamemperkuat 1slam sebagai agamayang membumi,
akomodatif, dan selaras dengan kearifan lokal. Pemanfaatan tradis dan budaya loka ini
menjadikan pesan keagamaan lebih mudah dipahami oleh masyarakat, menghindari
kesenjangan budaya yang mungkin timbul jika metode dakwah yang diadopsi secara eksklusif
berlandaskan pada cara-cara Timur Tengah (Rohmah, 2021).

Pendekatan dakwah yang kontekstual dan akomodeatif terhadap budaya loka telah
terbukti efektif dalam menyebarkan garan Idam secara damai di Nusantara, sebagaimana
ditunjukkan oleh keberhasilan para Walisongo (Rizqgi & Muchtar, 2023; Wedi, 2020). Mereka
menghormati budaya lokal dan mengintegrasikan nilai-nilai syariat I5am dengan seni, seperti
wayang dan macapat, menggunakan metode dakwah yang unik dan khas (Rizqi & Muchtar,
2023). Penyebaran Idam di Indonesia oleh Walisongo ini juga dilakukan dengan tidak memaksa
dan senantiasa menghargai kearifan lokal, membentuk corak Islam Nusantarayang moderat dan
menghindari paham fundamentalisme sertaliberalisme (Mubarok & Rustam, 2019).

Strategi akulturasi ini memungkinkan agama Islam untuk diterima dengan cepat oleh
masyarakat Indonesia, khususnyadi pulau Jawa (Rizgi & Muchtar, 2023). Pendekatan dakwah
kultural ini merupakan manifestasi dari gjaran Islam yang toleran, di mana ulama berperan
sebagal agen perubahan sosial yang menghargai tradisi lokal dan mengintegrasikannya dengan
nilai-nilai 1slam (Faigah & Pransiska, 2018; Rizqi & Muchtar, 2023).

E. Ketahanan Masyarakat dan Sinergi Kelembagaan sebagai Ekosistem Dakwah

Hasil penelitian menunjukkan bahwa efektivitas dakwah dalam menghadapi
radikalisme sangat ditentukan oleh kuatnya ketahanan masyarakat (community resilience) yang
dibangun melalui sinergi kelembagaan. Dakwah tidak dapat berdiri sendiri sebagai aktivitas
individual, melainkan harus beroperasi dalam ekosistem sosial yang melibatkan organisasi
keagamaan, lembaga pendidikan, pemerintah, dan masyarakat sipil. Sinergi ini esensial untuk
menciptakan lingkungan yang kondusif bagi pengembangan dakwah moderat yang mampu
membendung penyebaran ideologi ekstremisme (Kusnawan & Rustandi, 2021).

Dakwah tidak berhenti pada penyampaian pesan, tetapi bertujuan membangun
masyarakat yang berdaya dan tahan terhadap ideologi kekerasan. Al-Qur’an menegaskan
prinsip perbaikan sosial:

195 Rl Lo 155085 58 o 5 Lo 23850 Y 0 O 3 (o 403105 i g 409 0 0 i

V) I3 e 43 Ga 2l Lz ad 356 38 12 3 o 50 4 3

Terjemahnya : “Sesungguhnya Allah tidak akan mengubah keadaan suatu kaum sampai mereka
mengubah keadaan yang ada pada diri mereka sendiri.”(QS. ar-Ra‘d [13]: 11)

Dakwah berbasis ketahanan masyarakat memperkuat fungsi dakwah sebagai agen
perubahan sosial (social transformation), bukan sekadar ritual verbal. Pendekatan ini
menjadikan dakwah sebagai instrumen pembangunan perdamaian dan penguatan Islam
moderat.

Dalam perspektif komunikasi pembangunan, dakwah berbasis ketahanan masyarakat
berfungsi sebagai instrumen penguatan modal sosial (social capital). Sinergi kelembagaan
memungkinkan pesan dakwah memperoleh legitimasi struktural dan jangkauan yang lebih
luas, sekaligus memperkuat koordinasi dalam pencegahan radikalisme. Pendekatan Walisongo
yang mengintegrasikan budaya lokal dalam dakwahnya merupakan contoh nyata dari strategi
ini, di mana mereka berhasil menyebarkan Islam dengan damai dan efektif tanpa menimbulkan
konflik (Rizgi & Muchtar, 2023).

128 | Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

Di Indonesia, modd dakwah semacam ini relevan dengan karakter masyarakat yang
komuna dan berjgaring. Dakwah tidak hanya menyampaikan pesan normatif, tetapi juga
membangun kapasitas sosiad masyarakat untuk menjaga harmoni, stabilitas, dan keberlanjutan
kehidupan beragama. Pencegahan radikalisme melalui dakwah harus difokuskan pada upaya
antispas dan adaptas terhadap ancaman tersebut, meldui pengembangan kesadaran akan
plurditas, sinergi kelembagaan, komunikas budaya, dan kemitraan strategis. Modd ini juga
memungkinkan pembentukan kekuatan masyarakat sipil yang solid dalam mengimplementasikan
narasi 1slam ramah sebagai penangkal radikalisme (Musyafak & Nisa, 2021).

PENUTUP

Kesimpulannya, fundamentalisme dan radikalisme Islam di Indonesia melemahkan
fungsi dakwah sebagai komunikas nilai karena dakwah sering bergeser menjadi tekstual-
eksklusif, menutup dialog, dan digunakan untuk membenarkan intolerans atau kekerasan.
Survei terhadap 500 responden generasi muda menunjukkan 35% sering membagikan konten
keagamaan ekstrem, dan 48% memiliki pandangan intoleran terhadap kelompok berbeda
keyakinan, menandakan tingginya paparan radikalisme di ranah digital. Kondisi ini diperparah
oleh dakwah digita yang memfasilitasi propaganda, polarisasi, dan hoaks sehingga
meningkatkan kerentanan milenial dan Gen Z. Temuan ini menegaskan pentingnya dakwah
pencegahan sebagai model komunikasi transformasional yang menolak kekerasan,
menekankan kelembutan, dan kontekstual dengan realitas Indonesia melalui pembangunan
ketahanan masyarakat, penguatan sinergi kelembagaan, komunikasi budaya yang persuasif dan
bertahap, sertakontra-narasi moderat di ruang digital. Dengan pendekatan ini, dakwah kembali
menjadi instrumen penguatan moderasi beragama, kohesi sosial, dan keberlanjutan Islam yang
inklusif, sekaligus meningkatkan literasi digital dan pendidikan toleransi bagi generasi muda.

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah membantu
penyusunan artikel ini, khususnya, dosen pembimbing dan rekan sgawat atas arahan dan
masukan. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada keluarga dan pihak lain yang turut
mendukung proses penelitian dan penulisan

129|Page
Jurnal Pelita Nusantar a:
Kajian Ilmu Sosial Multidisiplin

)
I,-v ‘(ll-_-. l
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 o


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

DAFTAR PUSTAKA

Amiripana, A., Riyaningtyas, R., & Fauziah, F. (2023). Strategi Komunikasi Dakwah Melalui
Pendekatan Budaya: Studi Kasus di Organisas Dunia Melayu Dunia Islam
(DMDI). Anida, 23(1), 59. https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.25878

Faigah, N., & Pransiska, T. (2018). RADIKALISME ISLAM VS MODERASI ISLAM:
UPAYA MEMBANGUN WAJAH ISLAM INDONESIA YANG DAMALI. Al-Fikra
Jurnal Ilmiah Keislaman, 17(1), 33. https://doi.org/10.24014/af .v17i1.5212

Fajri, K. (2024). Radikalisme Islam dan Deradikalisasi di Media Sosial Instagram. Innovative:
Journal Of Social Science Research, 4(5), 2411-2419.
https:.//doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15236

Fanani, F. (2016). Harian Kuning dan Media Sensasional Islam. Jurnal The Messenger, 4(2),
1. https://doi.org/10.26623/themessenger.v4i2.148

Fatiyah, F. (2017). Pemahaman Santri Terhadap Nilai-Nilai Pancasila. Jurnal Adabiyah, 17(1),
44. https.//doi.org/10.24252/jad.v17ililad

Gani, A., Fattah, A., & Nasri, U. (2024). Social Media and Radicalization: The Latest Threat
to Religious Moderation. Jurnal [Imiah Profes Pendidikan, 9(1),
141. https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.1869

Hakim, L. (2023). THE NARRATION OF RELIGIOUSMODERATION FOR MITIGATING
RADICALIZATION AMONG THE MILLENNIAL GENERATIONS ON
PESANTREN LIRBOYO INSTAGRAM. Profetik Jurnal Komunikasi, 16(2),
368. https://doi.org/10.14421/pjk.v16i2.2633

Hapsin, A. (2022). Walisongo and the Notion of Abrasive Strategiesin Countering Radicalism
in  Indonesia. Walisongo  Jurnal  Penelitian  Sosial Keagamaan, 30(2),
215. https.//doi.org/10.21580/ws.30.2.14066

Haryadi, D., & Munandar, A. (2021). TAFSIR KESALEHAN SOSIAL BAGI ANGGOTA
KOMUNITAS HIJRAH TERANG JAKARTA DAN SHIFT BANDUNG. Jurnal
Sosiologi Reflektif, 15(2), 272. https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992

Huda, S., Mas’udi, M. M., & Muthohirin, N. (2022). The Rise of Muhammadiyah’s Islamic
Da’wah in the Contemporary Era: Transformation to Online Trend and Responses to
Isamic Moderation. Progresiva Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 11(1),
1. https://doi.org/10.22219/progresiva.v11i01.20889

Husni, Z. M., & Rahman, |. (2020). ISLAM, KEARIFAN LOKAL, KOMUNIKASI
DAKWAH; MENAKAR KONSEP ISLAM NUSANTARA.JURNAL [S_LAM
NUSANTARA, 4(1), 92. https.//doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.211

Ilyas, H., Fatmal, Abd. B., & Ahmad, L. O. L. (2025). Digital Jihad in Qur’anic Perspective:
An Islamic Response to the Challenges of Cyberspace in the Age of Artificial
Intelligence (Al). QOF, 9(2), 189. https://doi.org/10.30762/qof .v9i2.3091

Inayatillah, 1. (2021). Moderasi Beragama di Kaangan Milenial Peluang, Tantangan,
Kompleksitas dan Tawaran Solusi. TAZKIR Jurnal Penditian IImu-1lmu Sosial Dan
Keislaman, 7(1), 123. https://doi.org/10.24952/tazkir.v7i1.4235

Kusnawan, A., & Rustandi, R. (2021). Menemukan Moderasi Beragama dalam Kaderisasi
Dakwah: Kajian pada Pemuda Persatuan Islam Jawa Barat. NALAR Jurnal Peradaban
Dan Pemikiran Islam, 5(1), 41. https.//doi.org/10.23971/njppi.v5i 1.2900

Lestari, P. P. (2020). DAKWAH DIGITAL UNTUK GENERASI MILENIAL. Jurnal
Dakwah, 21(1), 41. https.//doi.org/10.14421/jd.2112020.1

Maknun, M. L., Iswanto, A., Hidayat, R. A., Hasfi, N., & Islahuddin, I. (2024). Countering
radicalism: Text analysis on online da’wah in Indonesia. Jurnal I1lmu Dakwah, 44(1),
27. https.//doi.org/10.21580/jid.v44.1.20227

130|Page

Jurnal Pelita Nusantara: T ap N\
Kajian IImu Sosial Multidisiplin ( (R )
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.25878
https://doi.org/10.24014/af.v17i1.5212
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i5.15236
https://doi.org/10.26623/themessenger.v4i2.148
https://doi.org/10.24252/jad.v17i1i1a4
https://doi.org/10.29303/jipp.v9i1.1869
https://doi.org/10.14421/pjk.v16i2.2633
https://doi.org/10.21580/ws.30.2.14066
https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.1992
https://doi.org/10.22219/progresiva.v11i01.20889
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.211
https://doi.org/10.30762/qof.v9i2.3091
https://doi.org/10.24952/tazkir.v7i1.4235
https://doi.org/10.23971/njppi.v5i1.2900
https://doi.org/10.14421/jd.2112020.1
https://doi.org/10.21580/jid.v44.1.20227

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

Maula, B. S. (2020). RADIKALISME ISLAM SEBAGAI PROBLEM BAGI BANGSA
INDONESIA DI MASA KONTEMPORER. JURNAL YAQZHAN Analisis Filsafat
Agama Dan Kemanusiaan, 6(1), 147. https.//doi.org/10.24235/jy.v6i1.6772

Mubarok, A. A., & Rustam, D. G. (2019). ISLAM NUSANTARA: MODERASI ISLAM DI
INDONESIA. Journal of Islamic Sudies and Humanities, 3(2),
153. https.//doi.org/10.21580/jish.32.3160

Mupida, S. (2019). MEDIA BARU DAN KONFLIK POLITIK ISLAM DI
INDONESIA. Idarotuna, 2(1). https://doi.org/10.24014/idarotuna.v2i1.8185

Musyafak, N., & Nisa, L. C. (2021). Dakwah Islam dan pencegahan radikalisme melalui
ketahanan masyarakat. Jurnal [lmu Dakwah, 41(1),
56. https.//doi.org/10.21580/jid.v41.1.7869

Muthohirin, N. (2015). Radikalisme Islam dan Pergerakannya di Media Sosial. Afkaruna
Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Sudies, 11(2),
240. https://doi.org/10.18196/ai1jis.2015.0050.240-259

Prianto, A. T. (2020). PENERAPAN METODE DAKWAH MUJADALAH DALAM
MEMBENDUNG RADIKALISME DI [INDONESIA. INTELEKSA - Jurnal
Pengembangan [Imu Dakwah, 1(2),
305. https://doi.org/10.55372/intel eksiajpid.v1i2.55

Qadaruddin, M., & Mubarak, D. F. (2020). Strategi Dakwah Plural dalam Merawat Pluralitas
di Kalangan Remaja. Anida, 19(2), 177. https://doi.org/10.15575/anida.v19i2.7589

Rizka, H. (2019). Generation Z on the Choice of Religious Authorities: A Case Study of
Religious Communities in Yogyakarta SHAHIH Journal of Islamicate
Multidisciplinary, 4(1), 25. https.//doi.org/10.22515/shahih.v4i1.1656

Rizqi, C. R, & Muchtar, N. E. P. (2023). AKULTURASI SENI DAN BUDAYA
WALISONGO DALAM MENGISLAMKAN TANAH JAWA. Sudia Religia Jurnal
Pemikiran Dan Pendidikan Islam, 7(2), 193. https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20526

Rohmah, S. (2021). Komunikasi Dakwah Dalam Seni Musik Nasyid (Studi Seni Musik di
Pondok Pesantren Sunan Drgjat). Dakwatuna Jurnal Dakwah Dan Komunikasi
Islam, 7(1), 42. https.//doi.org/10.54471/dakwatuna.v7i1.551

Ronaldi, A., Subhan, A., & Zamhari, A. (2023). Implikasi Dakwah Musabagah Tilawatil
Qur’an dalam Pembangunan Masyarakat Qur’ani. Anida, 23(1),
1. https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.22518

Rumata, F. ’Arif, Igbal, Muh., & Asman, A. (2021). Dakwah digital sebagai sarana
peningkatan pemahaman moderasi beragama dikalangan pemuda Jurnal [Imu
Dakwah, 41(2), 172. https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9421

Santalia, I., & Galib, S. A. (2019). PRODI STUDI AGAMA-AGAMA SEBAGAI PELOPOR
INKLUSIFITAS BERAGAMA: REFLEKSI PENGALAMAN PRODI STUDI
AGAMA-AGAMA UIN ALAUDDIN MAKASSAR. RELIGI JURNAL STUDI
AGAMA-AGAMA, 15(1), 1. https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-01

Sitinjak, S. A. B. (2025). Interactive Literature: Shifting Reading Patterns in the Era of Apps
and Digital Platforms. Journal of Lingusitica, 2(3),
11. https://doi.org/10.62872/6fravel0

Suwari, & Pradesa, D. (2019). PENDEKATAN RASIONAL DALAM DAKWAH
MASYARAKAT MODERN KONTEKS INDONESIA. INTELEKSA - Jurnal
Pengembangan |Imu Dakwah, 1(1), 23. https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i1.10

Syahputra, M. C. (2020). JHAD SANTRI MILLENNIAL MELAWAN RADIKALISME DI
ERA DIGITAL : STUDI GERAKAN ARUS INFORMASI SANTRI NUSANTARA

131|Page

Jurnal Pelita Nusantar a: AP
Kajian llmu Sosial Multidisiplin ( (R )
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941 N


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.24235/jy.v6i1.6772
https://doi.org/10.21580/jish.32.3160
https://doi.org/10.24014/idarotuna.v2i1.8185
https://doi.org/10.21580/jid.v41.1.7869
https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0050.240-259
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i2.55
https://doi.org/10.15575/anida.v19i2.7589
https://doi.org/10.22515/shahih.v4i1.1656
https://doi.org/10.30651/sr.v7i2.20526
https://doi.org/10.54471/dakwatuna.v7i1.551
https://doi.org/10.15575/anida.v23i1.22518
https://doi.org/10.21580/jid.v41.2.9421
https://doi.org/10.14421/rejusta.2019.1501-01
https://doi.org/10.62872/6frave10
https://doi.org/10.55372/inteleksiajpid.v1i1.10

Hamzah Saputra, Darussalam Syamsudin Vol. 3 No. 2. (2025)

DI MEDIA SOSIAL. JURNAL ISLAM NUSANTARA, 4(1),
69. https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.187

Syarif, Z., & Hannan, A. (2022). ISLAMIC DISRUPTION: How Digital Platform Changes
Religious Pattern of Muslim Society in Contemporary Indonesia. Al-Tahrir Jurnal
Pemikiran Islam, 22(1), 141. https://doi.org/10.21154/a tahrir.v22i1.3730

Tahir, M. (2018). DAKWAH ISLAM DI KALANGAN ANAK MUDA DI KOTA
SAMARINDA: SEBUAH EKSPLORASI AWAL. Jurnal Pemberdayaan Masyarakat
Media Pemikiran Dan Dakwah Pembangunan, 1(2),
257. https.//doi.org/10.14421/jpm.2017.012-03

Wahid, A. (2020). RADIKALISME DI MEDIA SOSIAL: PENYEBUTAN DAN KONTEKS
SOSIAL PENGGUNAANNYA. Jurnal
InterAct, 9(1). https://doi.org/10.25170/interact.v9i1.1711

Waliyuddin, M. (2019). Religious Expression of Millenial Muslims within Collective
Narcissism Discourse in Digital Era. Wawasan Jurnal lImiah Agama Dan Sosial
Budaya, 4(2), 176. https.//doi.org/10.15575/jw.v4i2.6623

Warsah, I., Putra, R. A., & Morganna, R. (2021). Merging Religiosity on Social Media
Indonesian Millennial Youth’s Understanding of the Concepts of Jihad and Religious
Tolerance. Cendekia  Jurnal  Kependidikan Dan  Kemasyarakatan, 19(2),
291. https://doi.org/10.21154/cendekia.v19i2.3117

Wedi, A. (2020). Remoderasi Islam Melalui Re-Interpretasi Al-Quran. SHAHIH Journal of
Islamicate Multidisciplinary, 5(2). https.//doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767

Wibowo, A. (2019). Kebebasan Berdakwah di Youtube: Suatu Analisis Pola Partisipas
Media. Tarbawy Jurnal Pendidikan Islam, 9(2),
224. https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.799

Widayat, P. A., Khaeroni, C., & Kuliyatun, K. (2025). Religious Moderation Among
Generation Z Indonesian Muslims: A Dialectical Anaysis of Understanding and
Practice. FIKRI ~ Jurnal  Kajian Agama  Sosial Dan  Budaya, 10(1),
264. https.//doi.org/10.25217/jf.v10i1.5726

Winarti, R. (2023). Tantangan Peran Wanita dalam Demokras di Masa Sekarang dan Y ang
Akan Datang. Jurnal Iman Dan Soiritualitas, 3(2),
307. https://doi.org/10.15575/]is.v3i2.28035

132|Page

Jurnal Pelita Nusantara: AP
Kajian IImu Sosial Multidisiplin ( (R )
DOI: 10.59996/jurnal pelitanusantara.v3i2.941


https://doi.org/10.59996/jurnalpelitanusantara.v3i2.941
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.187
https://doi.org/10.21154/altahrir.v22i1.3730
https://doi.org/10.14421/jpm.2017.012-03
https://doi.org/10.25170/interact.v9i1.1711
https://doi.org/10.15575/jw.v4i2.6623
https://doi.org/10.21154/cendekia.v19i2.3117
https://doi.org/10.22515/shahih.v5i2.2767
https://doi.org/10.32923/maw.v9i2.799
https://doi.org/10.25217/jf.v10i1.5726
https://doi.org/10.15575/jis.v3i2.28035

