
 

Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

Vol. 3. No. 1. (2025), hal. 41-51 

e-ISSN: 2987-8284 

p-ISSN: 3032-0283 

 

41 | P a g e  
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812 

https://glorespublication.org/index.php/cendib  

 

Legislasi dalam Pemerintahan Islam: 

Antara Otoritas Wahyu dan Dinamika Sosial 
 

Astri Aulia1, Nurul Aziza2, Kurniati3 
1,2,3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar  

 

Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  

19-07-2025 

 

Direvisi: 

13-10-2025 

 

Diterima: 

14-10-2025 

 

 This study is motivated by the complexity of the legislative system in Islamic 

governance, which integrates divine revelation with the dynamic needs of 

society. Unlike secular legal systems that rely solely on human rationality, 

Islamic legislation is rooted in the Qur'an and Sunnah, and further developed 

through ijtihad methods such as ijma', qiyas, and maqashid al-shari'ah. The 

objective of this research is to examine the fundamental principles of 

legislation in Islam, its relationship with public policy, and the challenges of 

its implementation in contemporary Muslim-majority states. The research 

applies a normative juridical method, supported by conceptual and 

sociological approaches, with qualitative descriptive analysis. The findings 

reveal that the Islamic legislative system is flexible and responsive to social 

change while maintaining its normative integrity through instruments such as 

maqashid al-shari’ah and siyasah syar’iyyah. Islamic legislation 

demonstrates the capacity to adapt to modern governance frameworks, as 

long as it remains grounded in the values of justice, public interest, and 

human rights protection. 

 

Keywords : Islamic Legislation, Sharia Law, Maqashid al-Shari’ah, Islamic Governance, 

Social Dynamics 
   

  ABSTRAK 

  Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kompleksitas sistem legislasi dalam 

pemerintahan Islam yang mengintegrasikan otoritas wahyu dengan dinamika 

sosial masyarakat. Tidak seperti sistem hukum sekuler, legislasi Islam 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta diperkaya dengan ijtihad melalui 

metode seperti ijma’, qiyas, dan maqashid al-shari’ah. Tujuan penelitian ini 

adalah untuk mengkaji prinsip dasar legislasi dalam Islam, keterkaitannya 

dengan kebijakan publik, serta tantangan penerapannya dalam negara-negara 

Muslim kontemporer. Metode yang digunakan adalah penelitian yuridis 

normatif yang didukung pendekatan konseptual dan sosiologis, dengan 

analisis data secara kualitatif deskriptif. Temuan penelitian menunjukkan 

bahwa sistem legislasi Islam bersifat fleksibel dan responsif terhadap 

perubahan sosial, dengan tetap menjunjung nilai-nilai syariat melalui 

instrumen maqashid al-shari’ah dan siyasah syar’iyyah. Legislasi Islam 

memiliki kapasitas untuk menyesuaikan diri dengan sistem pemerintahan 

modern tanpa kehilangan integritas normatifnya, asalkan tetap berada dalam 

kerangka nilai keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak asasi manusia. 

 

Kata Kunci : Legislasi Islam, Hukum Syariah, Maqashid al-Shari’ah, Pemerintahan Islam, 

Dinamika Sosial 

   

Corresponding 

Author 

: Astri Aulia, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Jl. Sultan Alauddin 

No.63, Romangpolong, Kec. Somba Opu, Kabupaten Gowa, Sulawesi 

Selatan, e-mail: 10200122107@uin-alauddin.ac.id  

 

  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230613551394019
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20231227320481052
https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812
https://glorespublication.org/index.php/cendib
mailto:10200122107@uin-alauddin.ac.id


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

42 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

PENDAHULUAN 

Dalam sistem pemerintahan Islam, legislasi atau proses pembentukan hukum memiliki 

dimensi yang sangat mendalam dan kompleks karena menyangkut pengintegrasian antara wahyu 

Ilahi yakni Alquran dan sunah sebagai sumber hukum utama dan kebutuhan sosial masyarakat 

yang terus berubah. Tidak seperti sistem hukum sekuler yang mengandalkan rasionalitas manusia 

semata, sistem legislasi dalam Islam bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah sebagai pedoman 

normatif, serta dilengkapi oleh perangkat ijtihad seperti ijma’, qiyas, dan istihsan (Khallāf, 2004; 

Muhyidin, 2019). Perpaduan antara wahyu dan rasio ini menunjukkan bahwa sistem legislasi 

dalam Islam bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan dinamis dan kontekstual. 

Salah satu tantangan utama dalam memahami sistem legislasi Islam adalah bagaimana 

ia diletakkan dalam kerangka pemerintahan yang tidak bersifat teokratis murni namun tetap 

berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Dalam sejarahnya, pemerintahan Islam klasik seperti 

Khilafah Rasyidah, Umayyah, dan Abbasiyah telah menerapkan sistem legislasi dengan 

berbagai bentuk dan tingkat otonomi. Khalifah, sebagai kepala negara, memiliki peran dalam 

menetapkan hukum-hukum yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam wahyu (Nurhadi & 

Dalimunthe, 2020), selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah (Shidiq, 2019). Hal 

ini menjadi titik temu antara hukum normatif dan kebutuhan administratif kenegaraan. 

Namun demikian, dinamika sosial dan politik umat Islam mengalami perkembangan 

pesat, khususnya pada era modern. Negara-negara Muslim kontemporer kini mengadopsi 

sistem demokrasi, konstitusi, dan parlemen sebagai bagian dari mekanisme legislasi. Di sinilah 

letak problematikanya: bagaimana prinsip-prinsip legislasi Islam dapat diakomodasi dalam 

sistem pemerintahan modern tanpa mengabaikan otoritas wahyu sebagai sumber hukum 

tertinggi? Misalnya, negara seperti Indonesia yang menggunakan sistem demokrasi Pancasila 

dan memiliki parlemen sebagai lembaga legislasi, harus menghadapi tantangan dalam 

mengharmonisasikan produk hukum nasional dengan nilai-nilai Islam (Syarif, 2015). Begitu 

pula negara-negara seperti Mesir, Pakistan, dan Iran memiliki pendekatan yang berbeda dalam 

menerapkan prinsip syariah dalam proses legislasi nasional mereka. 

Problematika ini menjadi semakin relevan mengingat munculnya tuntutan dari sebagian 

umat Islam yang menginginkan penerapan hukum Islam secara menyeluruh (kaffah) di 

berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam legislasi negara. Namun di sisi lain, terdapat juga 

kekhawatiran bahwa penerapan hukum Islam secara formalistik dapat menciptakan ketegangan 

sosial dan konflik kepentingan, terutama di masyarakat multikultural (Jufri, 2017). Oleh karena 

itu, penting untuk memahami bahwa sistem legislasi Islam memiliki mekanisme fleksibel yang 

memungkinkan adaptasi terhadap konteks lokal melalui metode ijtihad dan maqashid al-

syariah, yakni prinsip-prinsip tujuan hukum Islam yang mencakup perlindungan terhadap 

agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan. 

Dalam kerangka maqashid al-syariah, sistem legislasi Islam tidak hanya berorientasi 

pada aspek normatif-teologis, tetapi juga menekankan keadilan sosial, kemaslahatan umum, 

dan penghapusan kemudaratan (Arfa & Nas, 2021). Hal ini memberikan ruang bagi negara 

untuk membentuk peraturan perundang-undangan yang tidak secara eksplisit tertulis dalam al-

Qur’an dan Sunnah, selama tetap menjaga esensi nilai-nilai syariah (Siregar, 2024). Contohnya 

adalah pembentukan undang-undang perlindungan lingkungan, regulasi lalu lintas, sistem 

perpajakan modern, dan sebagainya, yang semuanya dapat dikembangkan melalui prinsip 

maslahah mursalah. 

Lebih lanjut, perdebatan tentang otoritas dalam legislasi juga menjadi pokok bahasan 

penting. Siapakah yang berwenang untuk menetapkan hukum dalam konteks pemerintahan 

Islam? Apakah hanya ulama sebagai penjaga syariah, ataukah juga pemimpin politik dan 

parlemen sebagai representasi rakyat? Dalam sejarah Islam klasik, otoritas hukum cenderung 

berada di tangan fuqaha (ahli hukum Islam), sementara dalam sistem pemerintahan modern, 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

43 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

proses legislasi dilakukan melalui mekanisme demokratis. Hal ini menimbulkan pertanyaan 

tentang bagaimana relasi antara otoritas keagamaan dan otoritas kenegaraan dapat disinergikan 

dalam kerangka legislasi Islam (Fathony, 2018). 

Selain itu, perlu dikaji pula bagaimana sistem legislasi Islam mampu menanggapi isu-isu 

kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan gender, kebebasan beragama, dan pluralisme 

hukum. Dalam hal ini, pendekatan fiqh kontekstual dan pembacaan ulang terhadap teks-teks 

klasik menjadi sangat penting agar sistem legislasi Islam tetap relevan dengan perkembangan 

zaman. Para pemikir modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Muhammad Abduh, dan Fazlur Rahman 

telah mengembangkan pendekatan ijtihad modern untuk menjawab tantangan tersebut, dengan 

tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip dasar syariah (Sarah & Isyanto, 2022). 

Urgensi penelitian ini juga terletak pada kebutuhan untuk membangun sistem legislasi 

yang adil, partisipatif, dan mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer tanpa 

kehilangan akar spiritualitas dan nilai-nilai Islam. Di tengah arus globalisasi dan sekularisasi 

hukum, penting bagi umat Islam untuk kembali menggali khazanah pemikiran hukum Islam yang 

kaya dan fleksibel dalam menghadapi perubahan sosial. Dengan memahami sistem legislasi 

dalam pemerintahan Islam secara holistik—baik dari sisi historis, teoritis, maupun aplikatif—

diharapkan akan lahir model legislasi Islam yang kontekstual, demokratis, dan berkeadilan. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka tulisan ini akan mengkaji secara mendalam 

prinsip-prinsip dasar legislasi dalam pemerintahan Islam, hubungan antara hukum syariah dan 

kebijakan publik, serta relevansi dan tantangan penerapannya dalam konteks negara-negara 

Muslim kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam 

pengembangan ilmu hukum Islam serta memberikan landasan konseptual bagi pembentukan 

legislasi yang responsif terhadap dinamika masyarakat Muslim masa kini. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif yang berfokus pada kajian 

terhadap norma-norma hukum Islam yang menjadi dasar pembentukan legislasi dalam 

pemerintahan Islam (Wiradipradja, 2015). Pendekatan ini dipilih karena isu utama penelitian 

berkaitan dengan hubungan antara sumber hukum ilahi (wahyu) dan praktik legislasi dalam 

sistem pemerintahan. Penelitian yuridis normatif memungkinkan analisis mendalam terhadap 

teks-teks hukum primer seperti Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan qiyas, serta sumber hukum 

sekunder seperti karya para ulama klasik dan kontemporer mengenai teori legislasi Islam. 

Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya memeriksa hukum Islam sebagai doktrin 

normatif, tetapi juga menelaah bagaimana norma-norma tersebut berinteraksi dengan sistem 

pemerintahan modern yang bersifat dinamis dan demokratis. Kajian ini juga menempatkan 

maqashid al-shari’ah sebagai kerangka analitis untuk memahami bagaimana tujuan hukum 

Islam dapat diwujudkan dalam konteks kebijakan publik dan peraturan perundang-undangan. 

Selain pendekatan normatif, penelitian ini didukung oleh pendekatan konseptual dan 

historis-komparatif untuk memperkaya pemahaman terhadap konteks sosial, politik, dan 

kelembagaan dari proses legislasi Islam. Pendekatan konseptual digunakan untuk menguraikan 

prinsip-prinsip teoritis seperti siyasah syar’iyyah, ijtihad, dan maslahah-mursalah yang 

menjadi landasan pembentukan hukum dalam pemerintahan Islam. Sementara itu, pendekatan 

historis dan komparatif digunakan untuk menelusuri evolusi sistem legislasi dalam berbagai 

periode pemerintahan Islam mulai dari masa Khulafaur Rasyidin hingga negara-negara Muslim 

modern seperti Mesir, Indonesia, dan Iran — guna mengidentifikasi bentuk adaptasi hukum 

Islam terhadap dinamika sosial dan politik. Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif, 

yaitu dengan menginterpretasikan data tekstual dari literatur, dokumen hukum, dan kajian 

akademik untuk membangun pemahaman integratif tentang bagaimana legislasi Islam dapat 

bersifat fleksibel tanpa kehilangan integritas normatifnya. 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

44 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Landasan Normatif Sistem Legislasi dalam Pemerintahan Islam 

Sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dibangun di atas fondasi normatif yang 

bersumber dari wahyu ilahi, yang menandai perbedaan fundamental antara sistem hukum Islam 

dengan sistem hukum positif yang dibangun atas dasar sekularisme atau humanisme semata. 

Landasan paling mendasar adalah Al-Qur'an, sebagai kitab suci yang mengandung dimensi 

hukum (al-ahkam) yang mengatur relasi manusia dengan Allah (ibadah), sesama manusia 

(mu’amalah), hingga relasi individu dengan negara (siyasah) (Firdaus, 2020). Dalam kerangka 

legislasi, Al-Qur'an tidak hanya memuat norma-norma substantif seperti larangan riba, 

kewajiban menegakkan keadilan, dan pengaturan warisan, tetapi juga mengandung prinsip-

prinsip metodologis yang menjadi pedoman dalam merumuskan hukum seperti asas keadilan 

(al-'adl), kemaslahatan (al-maslahah), dan penolakan bahaya (dar’ al-mafāsid). Dengan 

demikian, Al-Qur'an tidak hanya menjadi sumber hukum utama, tetapi juga menetapkan 

kerangka etis dan nilai dasar bagi keseluruhan sistem legislasi dalam pemerintahan Islam 

(Abdul Muin Salim, 2022). 

Sumber normatif kedua yang memiliki otoritas yang sangat kuat dalam sistem legislasi 

Islam adalah Sunnah Rasulullah SAW, yaitu segala ucapan, perbuatan, dan persetujuan Nabi 

yang berkaitan dengan aspek hukum dan tatanan masyarakat. Rasulullah sebagai utusan Allah 

tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga berfungsi sebagai legislator (musyarri’) dalam 

konteks praktikal. Dalam banyak kasus, Sunnah menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih 

bersifat global atau mujmal, mengkhususkan ayat-ayat yang umum (’amm), dan terkadang 

bahkan menetapkan hukum baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an. 

Dalam konteks pemerintahan, Sunnah Nabi menunjukkan bagaimana kekuasaan dijalankan 

secara adil, bagaimana hukum ditegakkan, serta bagaimana diplomasi dan pengelolaan negara 

dilakukan (Kamali, 1991). Dengan demikian, Sunnah menjadi sumber normatif yang 

menyempurnakan sistem legislasi Islam, karena ia merepresentasikan aplikasi konkret dari 

nilai-nilai Qur’ani dalam konteks sosial-politik. 

Ijma’, atau konsensus para ulama, merupakan pilar normatif ketiga dalam sistem 

legislasi Islam. Ijma’ lahir dari prinsip syura (musyawarah) yang merupakan bagian integral 

dalam struktur pemerintahan Islam. Ia mencerminkan otoritas kolektif umat dalam memahami 

dan menetapkan hukum, khususnya ketika tidak ditemukan nash yang eksplisit dalam Al-

Qur’an maupun Sunnah. Dalam konteks legislatif, ijma’ menjadi instrumen penting untuk 

menyatukan pendapat ulama dari berbagai madzhab dalam satu kesepakatan hukum yang 

mengikat. Misalnya, ijma’ digunakan dalam merumuskan sistem distribusi zakat negara, 

pengakuan atas sistem syura dalam pemilihan pemimpin, hingga kesepakatan tentang larangan 

narkotika dan bentuk kejahatan modern lainnya yang belum ada di masa Nabi (Jazuni, 2005). 

Oleh sebab itu, ijma’ berfungsi sebagai legitimasi hukum yang kuat dalam pemerintahan Islam, 

sekaligus menjadi jembatan antara teks-teks wahyu dan realitas zaman. 

Selanjutnya, Qiyas atau analogi hukum menjadi metode normatif yang sangat penting 

dalam sistem legislasi Islam, terutama dalam menghadapi perkembangan sosial dan teknologi 

yang terus berubah. Qiyas dilakukan dengan cara mengidentifikasi ‘illat (alasan hukum) dari 

suatu kasus yang telah ada dasar hukumnya, kemudian menerapkannya pada kasus baru yang 

memiliki ‘illat serupa. Dalam konteks pemerintahan, qiyas memungkinkan pemerintah Islam 

merumuskan undang-undang baru yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam nash, seperti 

hukum mengenai cybercrime, kejahatan digital, atau perdagangan manusia (Busman Edyar, 

2021). Namun qiyas dalam sistem Islam bukan hanya penalaran logis biasa, melainkan harus 

tunduk pada prinsip-prinsip syariat dan diarahkan untuk menjaga maqashid al-shari’ah. Oleh 

karena itu, qiyas menjadi alat metodologis yang sah dan fungsional dalam kerangka legislasi 

Islam yang dinamis. 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

45 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

Selain itu, istihsan dan istishlah juga menjadi bagian dari perangkat normatif yang 

memberi ruang ijtihad lebih luas dalam sistem legislasi. Istihsan adalah meninggalkan qiyas 

yang kaku menuju hukum yang lebih maslahat karena pertimbangan keadilan atau kebutuhan 

umum. Misalnya, dalam kasus pemungutan pajak di masa modern, yang tidak dikenal secara 

tekstual di masa Nabi, istihsan digunakan untuk menetapkannya demi keberlangsungan 

keuangan negara, selama tidak melanggar prinsip keadilan. Sementara itu, istishlah atau al-

maslahah al-mursalah menekankan pada aspek kemanfaatan dan kemaslahatan umat (Ridwan, 

2018). Pemerintahan Islam dapat menetapkan regulasi seperti undang-undang lalu lintas, 

regulasi perbankan syariah, atau kebijakan kesehatan publik yang tidak ditemukan dalam nash, 

tetapi bermanfaat besar bagi masyarakat luas. Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak 

menjadi stagnan atau tekstualis semata, melainkan selalu hidup dan berkembang mengikuti 

kebutuhan zaman. 

Salah satu fondasi normatif yang menjadi poros utama dalam perumusan hukum Islam 

adalah maqashid al-shari’ah, yaitu tujuan-tujuan dasar syariat Islam. Tujuan ini meliputi 

perlindungan terhadap lima prinsip utama: agama (din), jiwa (nafs), akal (’aql), keturunan 

(nasl), dan harta (mal). Legislasi dalam pemerintahan Islam idealnya harus merujuk dan 

menjaga kelima maqashid ini secara proporsional. Sebagai contoh, hukum yang mengatur 

larangan konsumsi minuman keras tidak semata-mata karena nash, tetapi karena ia merusak 

akal (hifz al-‘aql) dan membuka jalan pada kerusakan sosial. Dalam konteks negara, maqashid 

berfungsi sebagai evaluasi terhadap kebijakan publik apakah suatu regulasi menciptakan 

keadilan, kesejahteraan, dan stabilitas sosial, atau justru sebaliknya (Mufti Dayanti, 2022). 

Oleh karena itu, maqashid al-shari’ah menjadi batu pijakan filosofis dan normatif dalam sistem 

legislasi Islam yang tidak boleh diabaikan. 

Kerangka normatif sistem legislasi Islam juga mencakup konsep siyasah syar’iyyah, 

yaitu kebijakan negara yang dikeluarkan demi kemaslahatan umat sepanjang tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip syariat. Siyasah ini memberikan fleksibilitas bagi penguasa dalam 

merumuskan kebijakan administrasi, ekonomi, hukum pidana, hingga tata kelola politik, 

berdasarkan kondisi objektif masyarakat. Dalam hal ini, ijtihad siyasah menjadi ranah penting 

yang menjembatani teks wahyu dengan realitas pemerintahan. Misalnya, sistem anggaran negara, 

regulasi tentang kepemilikan asing, atau pengaturan tentang distribusi kekayaan nasional bisa 

menjadi wilayah siyasah syar’iyyah yang dinamis. Landasan ini memperlihatkan bahwa sistem 

legislasi Islam bersifat integral, tidak hanya berbasis teks, tetapi juga mencakup pertimbangan 

sosial, etis, dan strategis demi tercapainya kemaslahatan kolektif umat. 

 

B. Hubungan antara Hukum Syariah dengan Legislasi yang Dibentuk oleh Otoritas 

Pemerintahan Islam 

Hubungan antara hukum syariah dan legislasi yang dibentuk oleh otoritas pemerintahan 

Islam merupakan isu sentral dalam studi tata kelola pemerintahan Islam. Pada dasarnya, hukum 

syariah adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu, yaitu al-Qur’an dan Sunnah, yang 

kemudian dijabarkan melalui metode ijtihad seperti ijma’, qiyas, dan istihsan oleh para ulama. 

Sementara itu, legislasi yang dibentuk oleh otoritas pemerintahan, seperti undang-undang, 

peraturan negara, atau dekret pemimpin, seringkali merespons kebutuhan sosial-politik yang 

bersifat praktis dan kontekstual (Mujahidin, 2015). Relasi antara keduanya bersifat 

komplementer namun juga potensial menimbulkan ketegangan, tergantung pada bagaimana 

legislasi negara diposisikan terhadap prinsip-prinsip dasar syariah. 

Dalam sejarah pemerintahan Islam, keterkaitan antara hukum syariah dan keputusan 

politik sangat kentara. Pada masa Khulafaur Rasyidin, misalnya, para khalifah tidak hanya 

bertindak sebagai pemimpin politik, tetapi juga sebagai penafsir dan pelaksana hukum Islam. 

Mereka menetapkan kebijakan publik dengan mempertimbangkan kaidah syariah dan maslahat 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

46 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

umat. Khalifah Umar bin Khattab dikenal sering menggunakan ijtihad rasional yang tidak 

selalu berdasarkan teks eksplisit dalam al-Qur’an dan Sunnah, tetapi tetap dalam koridor 

maqashid al-syariah (Sulaiman, 2015). Contohnya, penangguhan hukuman potong tangan bagi 

pencuri saat masa paceklik menunjukkan bahwa pemimpin Islam memiliki otoritas untuk 

menyesuaikan implementasi hukum dengan konteks sosial demi menjaga keadilan substantif. 

Dalam perkembangan selanjutnya, terutama pada masa dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah, terdapat pemisahan antara otoritas keilmuan dan otoritas politik. Para fuqaha (ahli 

hukum Islam) mulai mengambil peran sebagai pengelola hukum syariah, sementara kekuasaan 

politik seringkali menetapkan undang-undang administratif atau kebijakan publik (siyasa) 

yang tidak secara langsung merujuk pada syariah tetapi juga tidak boleh bertentangan 

dengannya. Hal ini melahirkan konsep siyasa syar’iyyah, yakni kebijakan politik yang sah 

selama tidak bertentangan dengan syariah dan bertujuan untuk kemaslahatan umum (Fauzi, 

2017). Konsep ini kemudian dikembangkan oleh ulama seperti Ibn Taymiyyah dan al-

Mawardi, yang menegaskan pentingnya fleksibilitas dalam hukum pemerintahan selama 

prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan dijaga. 

Dengan demikian, hukum syariah berfungsi sebagai kerangka normatif dan etis bagi 

seluruh proses legislasi dalam pemerintahan Islam. Legislasi negara dianggap sah jika 

memenuhi dua syarat utama: pertama, tidak bertentangan dengan teks syariah yang qat’i (tegas 

dan pasti), dan kedua, mendukung terwujudnya kemaslahatan umat. Dalam hal ini, peran 

otoritas pemerintahan adalah menafsirkan dan merumuskan hukum dalam bentuk undang-

undang yang lebih teknis dan operasional, sementara ulama berperan menjaga agar substansi 

hukum tidak keluar dari nilai-nilai dasar syariah (Rahman, 2016). Maka dari itu, legislasi 

pemerintahan dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari etika dan nilai-nilai religius yang 

menjadi fondasi hukum Islam. 

Dinamisasi sebagai karakteristik hukum Islam mengindikasikan kemampuan hukum 

dalam mengakomodir, merespon dan menjawab setiap permasalahan baru yang tidak terdapat 

hukumnya dalam al-Qur’an dan Sunnah sebagai konsekuensi logis dari perubahan sosial yang 

tak mungkin dielakkan (Kurniati, 2023). Di era modern, tantangan dalam menjembatani hukum 

syariah dan legislasi negara menjadi lebih kompleks. Negara-negara Muslim seperti Mesir, 

Indonesia, Pakistan, dan Iran memiliki sistem konstitusional yang mengadopsi unsur-unsur 

hukum Barat, tetapi juga mencoba mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dalam sistem 

hukum nasional. Beberapa negara bahkan menyatakan syariah sebagai sumber utama legislasi 

dalam konstitusinya (Hidayat, 2019). Dalam praktiknya, lembaga legislatif modern seperti 

parlemen memiliki kewenangan membuat undang-undang, namun tetap diawasi oleh lembaga 

atau otoritas agama seperti Dewan Ulama atau Mahkamah Syariah, yang memastikan 

kesesuaian hukum dengan nilai-nilai Islam. 

Dalam konteks ini, hubungan antara syariah dan legislasi negara dapat digambarkan 

sebagai dialog yang dinamis antara teks dan konteks, antara otoritas agama dan otoritas politik. 

Di satu sisi, pemerintah sebagai pembuat kebijakan harus mempertimbangkan dimensi 

spiritual, etis, dan sosial dalam hukum Islam. Di sisi lain, hukum Islam pun harus terbuka 

terhadap pembaruan ijtihad agar tetap relevan dalam menghadapi problematika kontemporer 

seperti hak asasi manusia, demokrasi, pluralisme hukum, dan kesetaraan gender (Aziz, 2020). 

Beberapa pemikir Muslim modern seperti Rashid Rida, Yusuf al-Qaradawi, dan Muhammad 

Abduh menekankan pentingnya memahami ruh (semangat) syariah daripada hanya berpegang 

pada bentuk lahiriahnya semata. 

Oleh karena itu, hubungan antara hukum syariah dan legislasi pemerintahan Islam 

idealnya bersifat sinergis dan saling melengkapi. Legislasi negara tidak hanya berperan sebagai 

instrumen kekuasaan politik, tetapi juga sebagai sarana untuk merealisasikan nilai-nilai 

keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan dalam kehidupan masyarakat. Sementara itu, hukum 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

47 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

syariah tidak boleh diposisikan sebagai doktrin yang beku, melainkan sebagai sistem etika dan 

hukum yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan substansi 

ajarannya. Dengan membangun dialog yang sehat antara otoritas agama dan otoritas negara, 

sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dapat menjadi model hukum yang adil, partisipatif, 

dan relevan untuk masyarakat Muslim masa kini. 

 

C. Respons Sistem Legislasi Islam terhadap Perubahan Sosial dan Kebutuhan 

Kontemporer 

Sistem legislasi Islam memiliki karakteristik yang unik dan khas, karena bersifat elastis 

dalam metode dan tetap dalam prinsip. Hal ini memungkinkan hukum Islam merespons 

perubahan sosial tanpa kehilangan orientasi normatifnya yang bersumber dari wahyu. Perubahan 

sosial, seperti perkembangan teknologi, pergeseran nilai-nilai budaya, atau kebutuhan ekonomi 

modern, menuntut sistem hukum yang tidak hanya reaktif, tetapi juga proaktif. Dalam hal ini, 

sistem legislasi Islam mengintegrasikan antara wahyu sebagai sumber otoritatif dengan 

mekanisme ijtihad sebagai instrumen adaptif (Ainun Najib, 2020). Oleh karena itu, meskipun 

sumber hukumnya bersifat transenden dan absolut, sistem legislasi Islam justru menunjukkan 

kapasitas luar biasa dalam menyesuaikan diri terhadap konteks zaman yang terus berubah, 

dengan tetap menjaga nilai-nilai inti (maqashid al-shari’ah) sebagai pedoman. 

Respon terhadap perubahan sosial dalam sistem legislasi Islam dilakukan melalui 

mekanisme ijtihad, yaitu proses penalaran hukum oleh para mujtahid untuk menggali hukum 

terhadap kasus-kasus baru yang tidak terdapat secara eksplisit dalam nash. Ijtihad bukan hanya 

metode derivasi hukum, tetapi merupakan bagian dari dinamika keilmuan yang menjadikan 

hukum Islam tetap relevan sepanjang zaman. Dalam konteks modern, ijtihad dilakukan untuk 

merumuskan hukum terhadap fenomena seperti bayi tabung, fintech, transaksi digital, hingga 

regulasi tentang hak cipta dan paten. Para ulama dan ahli hukum Islam kontemporer 

mengembangkan pendekatan ijtihad dengan mempertimbangkan prinsip maqashid, realitas 

sosiologis (al-waqi’), serta dampak jangka panjang (ma’alat al-af’al) (Ma’rifah, 2020). Inilah 

yang menjadikan legislasi Islam tidak kaku, melainkan terus hidup dan bertransformasi 

mengikuti kompleksitas kebutuhan umat manusia. 

Salah satu wujud respons hukum Islam terhadap dinamika zaman adalah melalui 

pendekatan maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang tidak bertentangan 

dengan syariat. Dalam menghadapi situasi baru yang belum ada contohnya di masa Nabi, 

seperti sistem pendidikan nasional, hukum lalu lintas, atau perlindungan data pribadi, para 

fuqaha kontemporer menggunakan pendekatan maslahah untuk menetapkan kebijakan hukum 

(Ernawati, 2024). Maslahah ini bersifat rasional dan kontekstual, tetapi tetap harus diuji dengan 

prinsip-prinsip syar’i. Hal ini menunjukkan bahwa sistem legislasi Islam bukan sekadar 

tekstual, tetapi memiliki dimensi epistemologis yang terbuka untuk dialog dengan realitas 

sosial. Dengan demikian, legislasi Islam mampu memadukan antara dimensi normatif dan 

pragmatis, serta antara hukum Tuhan dan kebutuhan manusia. 

Selain itu, sistem legislasi Islam juga memiliki perangkat metodologis seperti qiyas, 

istihsan, dan sadd al-dzari’ah yang sangat efektif dalam merespons perubahan sosial. Qiyas 

digunakan untuk memperluas cakupan hukum atas kasus baru dengan mengidentifikasi ‘illat 

dari kasus terdahulu, sementara istihsan dipakai untuk memberi pengecualian demi tercapainya 

keadilan substantif. Sadd al-dzari’ah berfungsi sebagai prinsip pencegahan terhadap tindakan-

tindakan yang berpotensi membawa kemudharatan. Ketiga metode ini digunakan dalam 

berbagai isu kontemporer seperti penanganan korupsi, transaksi derivatif dalam ekonomi, atau 

hukum seputar artificial intelligence (Mulyanto, 2022). Dengan metode ini, sistem legislasi 

Islam memiliki keluwesan metodologis tanpa mengorbankan integritas prinsip-prinsip syariat 

yang menjadi fondasinya. 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

48 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

Tidak hanya bersifat reaktif terhadap perubahan, sistem legislasi Islam juga 

mengembangkan pendekatan progresif melalui maqashid al-shari’ah. Maqashid tidak hanya 

berfungsi sebagai tujuan akhir hukum, tetapi juga sebagai alat evaluasi terhadap kebijakan 

publik dalam sistem pemerintahan. Dalam konteks ini, hukum yang tidak lagi relevan dengan 

realitas sosial dapat ditinjau ulang, selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. 

Misalnya, hukum perbudakan yang dibolehkan dalam teks klasik, tetapi kemudian dilarang 

secara mutlak oleh konsensus ulama kontemporer berdasarkan maqashid hifz al-‘ird (menjaga 

martabat manusia) (Kholik, 2024). Hal ini menunjukkan bahwa maqashid menjadi motor 

utama dalam pembaruan hukum Islam (tajdid), agar tetap responsif terhadap perkembangan 

peradaban dan mampu menunaikan fungsinya sebagai rahmat bagi seluruh alam. 

Dalam lingkup pemerintahan, siyasah syar’iyyah menjadi instrumen strategis untuk 

mengadaptasi hukum Islam terhadap kebutuhan negara modern. Pemerintah berwenang 

menetapkan regulasi yang bersifat administratif dan teknis selama tidak bertentangan dengan 

prinsip syariat. Misalnya, pengaturan tentang sistem pemilu, manajemen fiskal negara, hingga 

pengawasan media digital dapat diatur oleh negara Islam sebagai bagian dari siyasah 

syar’iyyah (Gunawan, 2021). Dengan demikian, negara tidak terikat secara sempit pada nash, 

tetapi memiliki ruang diskresi untuk menetapkan kebijakan publik yang maslahat. Ini menjadi 

bukti bahwa sistem legislasi Islam mampu beradaptasi dengan pola pemerintahan modern dan 

tetap menjaga kontinuitas dengan nilai-nilai transendental. 

Sistem legislasi Islam memiliki daya tahan dan daya lenting (resilience) yang tinggi 

terhadap dinamika zaman karena ia dibangun bukan hanya di atas teks, tetapi juga pada struktur 

epistemologis dan etika hukum yang integral. Hukum Islam tidak bersifat dogmatis, melainkan 

dialogis dan kritis terhadap realitas. Dengan perangkat ijtihad, maqashid, dan maslahah, sistem 

ini mampu merespons perubahan tanpa kehilangan orientasi normatifnya. Oleh sebab itu, 

hukum Islam tidak pernah menjadi “usang”, bahkan dalam masyarakat kontemporer yang terus 

berubah dengan cepat. Sistem legislasi Islam, jika dikelola oleh negara yang memahami prinsip 

syariah dan maqashid-nya, akan senantiasa menjadi sistem hukum yang relevan, adil, dan 

solutif untuk berbagai tantangan global saat ini (Mubaligh, 2008). 

Sistem legislasi Islam memiliki karakteristik unik karena menggabungkan prinsip 

wahyu yang absolut dengan metode ijtihad yang elastis, memungkinkan respons terhadap 

perubahan sosial tanpa kehilangan orientasi normatifnya. Melalui mekanisme seperti ijtihad, 

maslahah mursalah, qiyas, istihsan, sadd al-dzari’ah, dan pendekatan maqashid al-shari’ah, 

hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan isu-isu kontemporer seperti teknologi, 

ekonomi modern, dan hak asasi manusia. Dalam konteks pemerintahan, siyasah syar’iyyah 

memberi ruang diskresi bagi negara untuk menetapkan kebijakan publik yang maslahat. 

Dengan struktur epistemologis dan etika hukum yang integral, sistem legislasi Islam tetap 

relevan, dinamis, dan responsif terhadap tantangan zaman. 

 

PENUTUP  

Sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dibangun atas fondasi wahyu ilahi yang 

bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta diperkuat oleh instrumen normatif seperti ijma’, 

qiyas, istihsan, istishlah, maqashid al-shari’ah, dan siyasah syar’iyyah. Al-Qur’an menjadi 

sumber utama hukum sekaligus penentu nilai-nilai etis, sementara Sunnah memberi penjelasan 

praktis terhadap wahyu. Ijma’ dan qiyas berfungsi menjawab persoalan hukum kontemporer, 

dan istihsan serta istishlah memberikan ruang ijtihad demi kemaslahatan. Maqashid al-

shari’ah menjadi orientasi utama dalam menjaga nilai-nilai dasar syariat, dan siyasah 

syar’iyyah memberi fleksibilitas bagi negara dalam merumuskan kebijakan yang sesuai dengan 

prinsip syariat dan kebutuhan zaman. 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

49 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

Hubungan antara hukum syariah dan legislasi pemerintahan Islam bersifat sinergis dan 

saling melengkapi, di mana syariah menjadi kerangka normatif dan etis, sementara legislasi 

negara berfungsi merumuskan hukum teknis yang kontekstual. Meski keduanya dapat 

menimbulkan ketegangan, khususnya dalam menghadapi dinamika sosial-politik modern, 

sejarah pemerintahan Islam menunjukkan bahwa legislasi negara sah selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariah dan bertujuan mewujudkan kemaslahatan. Konsep seperti 

siyasa syar’iyyah dan maqashid al-shari’ah menjadi jembatan penting antara teks wahyu dan 

realitas pemerintahan. Di era modern, integrasi antara syariah dan sistem hukum negara 

menuntut keterbukaan terhadap ijtihad serta dialog berkelanjutan antara otoritas agama dan 

politik demi terciptanya sistem hukum Islam yang adil, dinamis, dan relevan. 

Sistem legislasi Islam bersifat dinamis karena menggabungkan prinsip wahyu yang 

absolut dengan metode ijtihad yang adaptif, memungkinkan hukum Islam merespons 

perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. Melalui pendekatan seperti maqashid 

al-shari’ah, maslahah mursalah, dan perangkat metodologis seperti qiyas, istihsan, serta 

siyasah syar’iyyah, hukum Islam mampu menjawab isu-isu kontemporer secara relevan dan 

kontekstual. Hal ini menunjukkan bahwa legislasi Islam memiliki fleksibilitas tinggi dan tetap 

berakar pada prinsip keadilan, kemaslahatan, serta integritas syariat. 

 

  

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

50 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Muin Salim. (2022). Fiqh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Qur’an. In 

Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Ainun Najib. (2020). Legislasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. Istidlal: Jurnal 

Ekonomi Dan Hukum Islam, 4(2). 

Arfa, F. A., & Nas, Z. (2021). FILSAFAT HUKUM Pendekatan Komprehensif. Prenada Media. 

Aziz, M. (2020). Reformasi Hukum Islam dalam Konteks Negara Modern. Jurnal Ilmu 

Syariah, 18(1). 

Busman Edyar. (2021). Legislasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. In Curup: IAIN 

Curup Press. 

Ernawati. (2024). Politik Hukum Islam sebagai Refleksi dari Perubahan Sosial Budaya 

Masyarakat. Jurnal Dimensi Hukum, 8(10). 

Fathony, A. (2018). Maqashid al-syariah Sebagai Konsep Dasar Dalam Teori Pembentukan 

Hukum Islam Di Indonesia. Jurnal Islam Nusantara, 2(2). 

Fauzi, A. (2017). Siyasah Syar’iyyah dalam Perspektif Ibn Taymiyyah dan Relevansinya 

dengan Legislasi Modern. Jurnal Pemikiran Hukum Islam, 5(1). 

Firdaus. (2020). Various Methods of Establishing Contemporary Islamic Law. Ulumuddin: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 10(1). 

Gunawan, M. I. (2021). Ijtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer. Jurnal 

Maqosid, IX(01). 

Hidayat, R. (2019). Integrasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia. Jurnal 

Konstitusi. 

Jazuni, M. (2005). Legislasi Hukum Islam di Indonesia. Bandung: PT Citra Aditya Bakti. 

Jufri, M. (2017). Nuansa Maqhasid Al-Syariah dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 

Tentang Hak Asasi Manusia. Istinbath: Jurnal Hukum, 14(1). 

Kamali, M. H. (1991). Principles of Islamic Jurisprudence. Islamic Texts Society. 

Khallāf, ʿAbd al-Wahhāb. (2004). ʿIlm Uṣūl al-Fiqh. Al-Haramain. 

Kholik. (2024). Dinamika Hukum Islam dalam Perubahan Sosial: Tantangan dan Peluang. 

Jurnal Hukum Dan Kewarganegaraan. 

Kurniati. (2023). Konsep Hukum Islam Dalam Mewujudkan Stabilitas Dan Perubahan Dalam 

Masyarakat. JPM Jurnal Pengabdian Mandiri, 2(1). 

Ma’rifah, N. (2020). Perubahan Hukum Islam Sebagai Respon Atas Perubahan Masyarakat. 

Journal Kajian Hukum Islam, 7(2). 

Mubaligh, A. (2008). Dinamika Hukum Islam Dalam Konteks Perubahan Sosial. El-

HARAKAH (TERAKREDITASI), 8(1). 

Mufti Dayanti. (2022). Pemisahan Kekuasaan Legislatif (Tasyrī’ī) dalam Pemerintahan Islam 

Menurut Alī Muḥammad al-Ṣallābī. 

Muhyidin. (2019). Maqashid Al-Syari’ah (Tujuan-Tujuan Hukum Islam) Sebagai Pondasi 

Dasar Pengembangan Hukum. Gema Keadilan, 6(1). 

Mujahidin, A. (2015). Hukum Islam dan Legislasi Negara: Antara Normativitas dan 

Kontekstualitas. Jurnal Al-Adalah, 12(1). 

Mulyanto. (2022). Hukum Islam sebagai Alat Transformasi Sosial: Tinjauan Sosiologi Hukum 

Islam. Jurnal Riset Peradaban Hukum. 

Nurhadi, N., & Dalimunthe, M. (2020). Konsep Khilafah Menurut Sayyid Quthb dan 

Taqiyuddin Al-Nabhani dalam Perspektif Syiasyah Syar’iyyah | PALAPA. PALAPA: 

Jurnal Studi Keislaman Dan Ilmu Pendidikan, 8(2), 244–284. 

Rahman, F. (2016). Peran Ulama dalam Legislasi Hukum Islam di Negara Modern. Jurnal 

Hukum Dan Peradilan, 3(2). 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812


Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025) 

 

51 | P a g e  
Cendekia Inovatif dan Berbudaya: 

Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora 

DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812  
 

Ridwan, A. H. (2018). Alokasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. In Pusat 

Penelitian dan Penerbitan LP2M UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Sarah, S., & Isyanto, N. (2022). Maqashid Al-Syari’ah Dalam Kajian Teoritik Dan Praktek. 

Tasyri’ : Journal of Islamic Law, 1(1), 69–104. 

Shidiq, G. (2019). Teori Maqashid Al-Syari’ah Dalam Hukum Islam. Majalah Ilmiah Sultan 

Agung, 1(1). 

Siregar, S. A. (2024). IMPLEMENTASI AL-MAQASHID SYARIAH DALAM TATANAN. 

I’tiqadiah: Jurnal Hukum Dan Ilmu-Ilmu Kesyariahan, 1(2). 

Sulaiman, A. (2015). Ijtihad Khalifah Umar bin Khattab dalam Legislasi Hukum Islam. Jurnal 

Studi Islam, 10(2). 

Syarif, N. (2015). Hukum Islam di Era Demokrasi: Tantangan dan Peluang bagi Formalisasi 

Politik Syari’at Islam di Indonesia. ADDIN ,Media Dialektika Ilmu Islam, 9(01), 161–

180. 

Wiradipradja, E. S. (2015). Penuntun Praktis Metode Penelitian dan Penulisan Karya Ilmiah 

Hukum (2nd ed.). CV Keni Media. 

 

 

https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

