Cendekia Inovatif dan Berbudaya: e-ISSN: 2987-8284
A Jurnal llmu Sosial dan Humaniora p-1SSN: 3032-0283
T Vol. 3. No. 1. (2025), hal. 41-51

Legislasi dalam Pemerintahan Islam:
Antara Otoritas Wahyu dan Dinamika Sosial

Astri Aulial, Nurul Aziza?, Kurniati®
L23 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Histori Naskah ABSTRACT

This study is motivated by the complexity of the legislative system in Islamic

Diserahkan: governance, which integrates divine revelation with the dynamic needs of
19-07-2025 society. Unlike secular legal systems that rely solely on human rationality,
Islamic legislation is rooted in the Qur'an and Sunnah, and further developed

Direvisi: through ijtihad methods such as ijma’, giyas, and magashid al-shari‘ah. The
13-10-2025 objective of this research is to examine the fundamental principles of
legislation in Islam, its relationship with public policy, and the challenges of

Diterima: its implementation in contemporary Muslim-majority states. The research
14-10-2025 applies a normative juridical method, supported by conceptual and

sociological approaches, with qualitative descriptive analysis. The findings
reveal that the Islamic legislative system is flexible and responsive to social
change while maintaining its normative integrity through instruments such as
maqashid al-shari’ah and siyasah syar’iyyah. Islamic legislation
demonstrates the capacity to adapt to modern governance frameworks, as
long as it remains grounded in the values of justice, public interest, and
human rights protection.

Keywords *Islamic Legislation, Sharia Law, Magashid al-Shari’ah, Islamic Governance,
Social Dynamics

ABSTRAK
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kompleksitas sistem legislasi dalam
pemerintahan Islam yang mengintegrasikan otoritas wahyu dengan dinamika
sosial masyarakat. Tidak seperti sistem hukum sekuler, legislasi Islam
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta diperkaya dengan ijtihad melalui
metode seperti ijma’, giyas, dan maqgashid al-shari’ah. Tujuan penelitian ini
adalah untuk mengkaji prinsip dasar legislasi dalam Islam, keterkaitannya
dengan kebijakan publik, serta tantangan penerapannya dalam negara-negara
Muslim kontemporer. Metode yang digunakan adalah penelitian yuridis
normatif yang didukung pendekatan konseptual dan sosiologis, dengan
analisis data secara kualitatif deskriptif. Temuan penelitian menunjukkan
bahwa sistem legislasi Islam bersifat fleksibel dan responsif terhadap
perubahan sosial, dengan tetap menjunjung nilai-nilai syariat melalui
instrumen maqashid al-shari’ah dan siyasah syar’iyyah. Legislasi Islam
memiliki kapasitas untuk menyesuaikan diri dengan sistem pemerintahan
modern tanpa kehilangan integritas normatifnya, asalkan tetap berada dalam
kerangka nilai keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak asasi manusia.

Kata Kunci - Legislasi Islam, Hukum Syariah, Magashid al-Shari’ah, Pemerintahan Islam,
Dinamika Sosial

Corresponding - Astri Aulia, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, JI. Sultan Alauddin
Author No0.63, Romangpolong, Kec. Somba Opu, Kabupaten Gowa, Sulawesi
Selatan, e-mail: 10200122107 @uin-alauddin.ac.id

41|Page
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812
https://glorespublication.org/index.php/cendib


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230613551394019
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20231227320481052
https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812
https://glorespublication.org/index.php/cendib
mailto:10200122107@uin-alauddin.ac.id

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

PENDAHULUAN

Dalam sistem pemerintahan Islam, legislasi atau proses pembentukan hukum memiliki
dimensi yang sangat mendalam dan kompleks karena menyangkut pengintegrasian antara wahyu
Ilahi yakni Alguran dan sunah sebagai sumber hukum utama dan kebutuhan sosial masyarakat
yang terus berubah. Tidak seperti sistem hukum sekuler yang mengandalkan rasionalitas manusia
semata, sistem legislasi dalam Islam bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah sebagai pedoman
normatif, serta dilengkapi oleh perangkat ijtihad seperti ijma’, qiyas, dan istihsan (Khallaf, 2004;
Muhyidin, 2019). Perpaduan antara wahyu dan rasio ini menunjukkan bahwa sistem legislasi
dalam Islam bukanlah sistem hukum yang statis, melainkan dinamis dan kontekstual.

Salah satu tantangan utama dalam memahami sistem legislasi Islam adalah bagaimana
ia diletakkan dalam kerangka pemerintahan yang tidak bersifat teokratis murni namun tetap
berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Dalam sejarahnya, pemerintahan Islam klasik seperti
Khilafah Rasyidah, Umayyah, dan Abbasiyah telah menerapkan sistem legislasi dengan
berbagai bentuk dan tingkat otonomi. Khalifah, sebagai kepala negara, memiliki peran dalam
menetapkan hukum-hukum yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam wahyu (Nurhadi &
Dalimunthe, 2020), selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariah (Shidig, 2019). Hal
ini menjadi titik temu antara hukum normatif dan kebutuhan administratif kenegaraan.

Namun demikian, dinamika sosial dan politik umat Islam mengalami perkembangan
pesat, khususnya pada era modern. Negara-negara Muslim kontemporer kini mengadopsi
sistem demokrasi, konstitusi, dan parlemen sebagai bagian dari mekanisme legislasi. Di sinilah
letak problematikanya: bagaimana prinsip-prinsip legislasi Islam dapat diakomodasi dalam
sistem pemerintahan modern tanpa mengabaikan otoritas wahyu sebagai sumber hukum
tertinggi? Misalnya, negara seperti Indonesia yang menggunakan sistem demokrasi Pancasila
dan memiliki parlemen sebagai lembaga legislasi, harus menghadapi tantangan dalam
mengharmonisasikan produk hukum nasional dengan nilai-nilai Islam (Syarif, 2015). Begitu
pula negara-negara seperti Mesir, Pakistan, dan Iran memiliki pendekatan yang berbeda dalam
menerapkan prinsip syariah dalam proses legislasi nasional mereka.

Problematika ini menjadi semakin relevan mengingat munculnya tuntutan dari sebagian
umat Islam yang menginginkan penerapan hukum Islam secara menyeluruh (kaffah) di
berbagai bidang kehidupan, termasuk dalam legislasi negara. Namun di sisi lain, terdapat juga
kekhawatiran bahwa penerapan hukum Islam secara formalistik dapat menciptakan ketegangan
sosial dan konflik kepentingan, terutama di masyarakat multikultural (Jufri, 2017). Oleh karena
itu, penting untuk memahami bahwa sistem legislasi Islam memiliki mekanisme fleksibel yang
memungkinkan adaptasi terhadap konteks lokal melalui metode ijtihad dan magashid al-
syariah, yakni prinsip-prinsip tujuan hukum Islam yang mencakup perlindungan terhadap
agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan.

Dalam kerangka magqashid al-syariah, sistem legislasi Islam tidak hanya berorientasi
pada aspek normatif-teologis, tetapi juga menekankan keadilan sosial, kemaslahatan umum,
dan penghapusan kemudaratan (Arfa & Nas, 2021). Hal ini memberikan ruang bagi negara
untuk membentuk peraturan perundang-undangan yang tidak secara eksplisit tertulis dalam al-
Qur’an dan Sunnah, selama tetap menjaga esensi nilai-nilai syariah (Siregar, 2024). Contohnya
adalah pembentukan undang-undang perlindungan lingkungan, regulasi lalu lintas, sistem
perpajakan modern, dan sebagainya, yang semuanya dapat dikembangkan melalui prinsip
maslahah mursalah.

Lebih lanjut, perdebatan tentang otoritas dalam legislasi juga menjadi pokok bahasan
penting. Siapakah yang berwenang untuk menetapkan hukum dalam konteks pemerintahan
Islam? Apakah hanya ulama sebagai penjaga syariah, ataukah juga pemimpin politik dan
parlemen sebagai representasi rakyat? Dalam sejarah Islam klasik, otoritas hukum cenderung
berada di tangan fugaha (ahli hukum Islam), sementara dalam sistem pemerintahan modern,
42 |Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

proses legislasi dilakukan melalui mekanisme demokratis. Hal ini menimbulkan pertanyaan
tentang bagaimana relasi antara otoritas keagamaan dan otoritas kenegaraan dapat disinergikan
dalam kerangka legislasi Islam (Fathony, 2018).

Selain itu, perlu dikaji pula bagaimana sistem legislasi Islam mampu menanggapi isu-isu
kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan gender, kebebasan beragama, dan pluralisme
hukum. Dalam hal ini, pendekatan figh kontekstual dan pembacaan ulang terhadap teks-teks
klasik menjadi sangat penting agar sistem legislasi Islam tetap relevan dengan perkembangan
zaman. Para pemikir modern seperti Yusuf al-Qaradawi, Muhammad Abduh, dan Fazlur Rahman
telah mengembangkan pendekatan ijtihad modern untuk menjawab tantangan tersebut, dengan
tetap berlandaskan pada prinsip-prinsip dasar syariah (Sarah & Isyanto, 2022).

Urgensi penelitian ini juga terletak pada kebutuhan untuk membangun sistem legislasi
yang adil, partisipatif, dan mampu menjawab kebutuhan masyarakat Muslim kontemporer tanpa
kehilangan akar spiritualitas dan nilai-nilai Islam. Di tengah arus globalisasi dan sekularisasi
hukum, penting bagi umat Islam untuk kembali menggali khazanah pemikiran hukum Islam yang
kaya dan fleksibel dalam menghadapi perubahan sosial. Dengan memahami sistem legislasi
dalam pemerintahan Islam secara holistik—baik dari sisi historis, teoritis, maupun aplikatif—
diharapkan akan lahir model legislasi Islam yang kontekstual, demokratis, dan berkeadilan.

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka tulisan ini akan mengkaji secara mendalam
prinsip-prinsip dasar legislasi dalam pemerintahan Islam, hubungan antara hukum syariah dan
kebijakan publik, serta relevansi dan tantangan penerapannya dalam konteks negara-negara
Muslim kontemporer. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam
pengembangan ilmu hukum Islam serta memberikan landasan konseptual bagi pembentukan
legislasi yang responsif terhadap dinamika masyarakat Muslim masa Kini.

METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif yang berfokus pada kajian
terhadap norma-norma hukum Islam yang menjadi dasar pembentukan legislasi dalam
pemerintahan Islam (Wiradipradja, 2015). Pendekatan ini dipilih karena isu utama penelitian
berkaitan dengan hubungan antara sumber hukum ilahi (wahyu) dan praktik legislasi dalam
sistem pemerintahan. Penelitian yuridis normatif memungkinkan analisis mendalam terhadap
teks-teks hukum primer seperti Al-Qur’an, Sunnah, ijma’, dan giyas, serta sumber hukum
sekunder seperti karya para ulama klasik dan kontemporer mengenai teori legislasi Islam.
Dengan demikian, pendekatan ini tidak hanya memeriksa hukum Islam sebagai doktrin
normatif, tetapi juga menelaah bagaimana norma-norma tersebut berinteraksi dengan sistem
pemerintahan modern yang bersifat dinamis dan demokratis. Kajian ini juga menempatkan
magashid al-shari’ah sebagai kerangka analitis untuk memahami bagaimana tujuan hukum
Islam dapat diwujudkan dalam konteks kebijakan publik dan peraturan perundang-undangan.
Selain pendekatan normatif, penelitian ini didukung oleh pendekatan konseptual dan
historis-komparatif untuk memperkaya pemahaman terhadap konteks sosial, politik, dan
kelembagaan dari proses legislasi Islam. Pendekatan konseptual digunakan untuk menguraikan
prinsip-prinsip teoritis seperti siyasah syar’iyyah, ijtihad, dan maslahah-mursalah yang
menjadi landasan pembentukan hukum dalam pemerintahan Islam. Sementara itu, pendekatan
historis dan komparatif digunakan untuk menelusuri evolusi sistem legislasi dalam berbagai
periode pemerintahan Islam mulai dari masa Khulafaur Rasyidin hingga negara-negara Muslim
modern seperti Mesir, Indonesia, dan Iran — guna mengidentifikasi bentuk adaptasi hukum
Islam terhadap dinamika sosial dan politik. Analisis data dilakukan secara kualitatif deskriptif,
yaitu dengan menginterpretasikan data tekstual dari literatur, dokumen hukum, dan kajian
akademik untuk membangun pemahaman integratif tentang bagaimana legislasi Islam dapat
bersifat fleksibel tanpa kehilangan integritas normatifnya.
43| Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora A
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Landasan Normatif Sistem Legislasi dalam Pemerintahan Islam

Sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dibangun di atas fondasi normatif yang
bersumber dari wahyu ilahi, yang menandai perbedaan fundamental antara sistem hukum Islam
dengan sistem hukum positif yang dibangun atas dasar sekularisme atau humanisme semata.
Landasan paling mendasar adalah Al-Qur'an, sebagai kitab suci yang mengandung dimensi
hukum (al-ahkam) yang mengatur relasi manusia dengan Allah (ibadah), sesama manusia
(mu’amalah), hingga relasi individu dengan negara (siyasah) (Firdaus, 2020). Dalam kerangka
legislasi, Al-Quran tidak hanya memuat norma-norma substantif seperti larangan riba,
kewajiban menegakkan keadilan, dan pengaturan warisan, tetapi juga mengandung prinsip-
prinsip metodologis yang menjadi pedoman dalam merumuskan hukum seperti asas keadilan
(al-'adl), kemaslahatan (al-maslahah), dan penolakan bahaya (dar’ al-mafasid). Dengan
demikian, Al-Qur'an tidak hanya menjadi sumber hukum utama, tetapi juga menetapkan
kerangka etis dan nilai dasar bagi keseluruhan sistem legislasi dalam pemerintahan Islam
(Abdul Muin Salim, 2022).

Sumber normatif kedua yang memiliki otoritas yang sangat kuat dalam sistem legislasi
Islam adalah Sunnah Rasulullah SAW, yaitu segala ucapan, perbuatan, dan persetujuan Nabi
yang berkaitan dengan aspek hukum dan tatanan masyarakat. Rasulullah sebagai utusan Allah
tidak hanya menyampaikan wahyu, tetapi juga berfungsi sebagai legislator (musyarri’) dalam
konteks praktikal. Dalam banyak kasus, Sunnah menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih
bersifat global atau mujmal, mengkhususkan ayat-ayat yang umum (‘amm), dan terkadang
bahkan menetapkan hukum baru yang tidak dijelaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an.
Dalam konteks pemerintahan, Sunnah Nabi menunjukkan bagaimana kekuasaan dijalankan
secara adil, bagaimana hukum ditegakkan, serta bagaimana diplomasi dan pengelolaan negara
dilakukan (Kamali, 1991). Dengan demikian, Sunnah menjadi sumber normatif yang
menyempurnakan sistem legislasi Islam, karena ia merepresentasikan aplikasi konkret dari
nilai-nilai Qur’ani dalam konteks sosial-politik.

Ijma’, atau konsensus para ulama, merupakan pilar normatif ketiga dalam sistem
legislasi Islam. Ijma’ lahir dari prinsip syura (musyawarah) yang merupakan bagian integral
dalam struktur pemerintahan Islam. la mencerminkan otoritas kolektif umat dalam memahami
dan menetapkan hukum, khususnya ketika tidak ditemukan nash yang eksplisit dalam Al-
Qur’an maupun Sunnah. Dalam konteks legislatif, ijma’ menjadi instrumen penting untuk
menyatukan pendapat ulama dari berbagai madzhab dalam satu kesepakatan hukum yang
mengikat. Misalnya, ijma’ digunakan dalam merumuskan sistem distribusi zakat negara,
pengakuan atas sistem syura dalam pemilihan pemimpin, hingga kesepakatan tentang larangan
narkotika dan bentuk kejahatan modern lainnya yang belum ada di masa Nabi (Jazuni, 2005).
Oleh sebab itu, ijma’ berfungsi sebagai legitimasi hukum yang kuat dalam pemerintahan Islam,
sekaligus menjadi jembatan antara teks-teks wahyu dan realitas zaman.

Selanjutnya, Qiyas atau analogi hukum menjadi metode normatif yang sangat penting
dalam sistem legislasi Islam, terutama dalam menghadapi perkembangan sosial dan teknologi
yang terus berubah. Qiyas dilakukan dengan cara mengidentifikasi ‘illat (alasan hukum) dari
suatu kasus yang telah ada dasar hukumnya, kemudian menerapkannya pada kasus baru yang
memiliki ‘illat serupa. Dalam konteks pemerintahan, giyas memungkinkan pemerintah Islam
merumuskan undang-undang baru yang tidak ditemukan secara eksplisit dalam nash, seperti
hukum mengenai cybercrime, kejahatan digital, atau perdagangan manusia (Busman Edyar,
2021). Namun giyas dalam sistem Islam bukan hanya penalaran logis biasa, melainkan harus
tunduk pada prinsip-prinsip syariat dan diarahkan untuk menjaga magashid al-shari’ah. Oleh
karena itu, giyas menjadi alat metodologis yang sah dan fungsional dalam kerangka legislasi
Islam yang dinamis.
44| Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

Selain itu, istihsan dan istishlah juga menjadi bagian dari perangkat normatif yang
memberi ruang ijtihad lebih luas dalam sistem legislasi. Istihsan adalah meninggalkan giyas
yang kaku menuju hukum yang lebih maslahat karena pertimbangan keadilan atau kebutuhan
umum. Misalnya, dalam kasus pemungutan pajak di masa modern, yang tidak dikenal secara
tekstual di masa Nabi, istihsan digunakan untuk menetapkannya demi keberlangsungan
keuangan negara, selama tidak melanggar prinsip keadilan. Sementara itu, istishlah atau al-
maslahah al-mursalah menekankan pada aspek kemanfaatan dan kemaslahatan umat (Ridwan,
2018). Pemerintahan Islam dapat menetapkan regulasi seperti undang-undang lalu lintas,
regulasi perbankan syariah, atau kebijakan kesehatan publik yang tidak ditemukan dalam nash,
tetapi bermanfaat besar bagi masyarakat luas. Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak
menjadi stagnan atau tekstualis semata, melainkan selalu hidup dan berkembang mengikuti
kebutuhan zaman.

Salah satu fondasi normatif yang menjadi poros utama dalam perumusan hukum Islam
adalah maqgashid al-shari’ah, yaitu tujuan-tujuan dasar syariat Islam. Tujuan ini meliputi
perlindungan terhadap lima prinsip utama: agama (din), jiwa (nafs), akal (‘agq/), keturunan
(nasl), dan harta (mal). Legislasi dalam pemerintahan Islam idealnya harus merujuk dan
menjaga kelima magashid ini secara proporsional. Sebagai contoh, hukum yang mengatur
larangan konsumsi minuman keras tidak semata-mata karena nash, tetapi karena ia merusak
akal (hifz al- ‘ag/) dan membuka jalan pada kerusakan sosial. Dalam konteks negara, magashid
berfungsi sebagai evaluasi terhadap kebijakan publik apakah suatu regulasi menciptakan
keadilan, kesejahteraan, dan stabilitas sosial, atau justru sebaliknya (Mufti Dayanti, 2022).
Oleh karena itu, maqashid al-sAari ‘ah menjadi batu pijakan filosofis dan normatif dalam sistem
legislasi Islam yang tidak boleh diabaikan.

Kerangka normatif sistem legislasi Islam juga mencakup konsep siyasah syar iyyah,
yaitu kebijakan negara yang dikeluarkan demi kemaslahatan umat sepanjang tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip syariat. Siyasah ini memberikan fleksibilitas bagi penguasa dalam
merumuskan kebijakan administrasi, ekonomi, hukum pidana, hingga tata kelola politik,
berdasarkan kondisi objektif masyarakat. Dalam hal ini, ijtihad siyasah menjadi ranah penting
yang menjembatani teks wahyu dengan realitas pemerintahan. Misalnya, sistem anggaran negara,
regulasi tentang kepemilikan asing, atau pengaturan tentang distribusi kekayaan nasional bisa
menjadi wilayah siyasah syar iyyah yang dinamis. Landasan ini memperlihatkan bahwa sistem
legislasi Islam bersifat integral, tidak hanya berbasis teks, tetapi juga mencakup pertimbangan
sosial, etis, dan strategis demi tercapainya kemaslahatan kolektif umat.

B. Hubungan antara Hukum Syariah dengan Legislasi yang Dibentuk oleh Otoritas
Pemerintahan Islam

Hubungan antara hukum syariah dan legislasi yang dibentuk oleh otoritas pemerintahan
Islam merupakan isu sentral dalam studi tata kelola pemerintahan Islam. Pada dasarnya, hukum
syariah adalah sistem hukum yang bersumber dari wahyu, yaitu al-Qur’an dan Sunnah, yang
kemudian dijabarkan melalui metode ijtihad seperti ijma’, qiyas, dan istihsan oleh para ulama.
Sementara itu, legislasi yang dibentuk oleh otoritas pemerintahan, seperti undang-undang,
peraturan negara, atau dekret pemimpin, seringkali merespons kebutuhan sosial-politik yang
bersifat praktis dan kontekstual (Mujahidin, 2015). Relasi antara keduanya bersifat
komplementer namun juga potensial menimbulkan ketegangan, tergantung pada bagaimana
legislasi negara diposisikan terhadap prinsip-prinsip dasar syariah.

Dalam sejarah pemerintahan Islam, keterkaitan antara hukum syariah dan keputusan
politik sangat kentara. Pada masa Khulafaur Rasyidin, misalnya, para khalifah tidak hanya
bertindak sebagai pemimpin politik, tetapi juga sebagai penafsir dan pelaksana hukum Islam.
Mereka menetapkan kebijakan publik dengan mempertimbangkan kaidah syariah dan maslahat
45|Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

umat. Khalifah Umar bin Khattab dikenal sering menggunakan ijtihad rasional yang tidak
selalu berdasarkan teks eksplisit dalam al-Qur’an dan Sunnah, tetapi tetap dalam koridor
magashid al-syariah (Sulaiman, 2015). Contohnya, penangguhan hukuman potong tangan bagi
pencuri saat masa paceklik menunjukkan bahwa pemimpin Islam memiliki otoritas untuk
menyesuaikan implementasi hukum dengan konteks sosial demi menjaga keadilan substantif.

Dalam perkembangan selanjutnya, terutama pada masa dinasti Umayyah dan
Abbasiyah, terdapat pemisahan antara otoritas keilmuan dan otoritas politik. Para fugaha (ahli
hukum Islam) mulai mengambil peran sebagai pengelola hukum syariah, sementara kekuasaan
politik seringkali menetapkan undang-undang administratif atau kebijakan publik (siyasa)
yang tidak secara langsung merujuk pada syariah tetapi juga tidak boleh bertentangan
dengannya. Hal ini melahirkan konsep siyasa syar’iyyah, yakni kebijakan politik yang sah
selama tidak bertentangan dengan syariah dan bertujuan untuk kemaslahatan umum (Fauzi,
2017). Konsep ini kemudian dikembangkan oleh ulama seperti Ibn Taymiyyah dan al-
Mawardi, yang menegaskan pentingnya fleksibilitas dalam hukum pemerintahan selama
prinsip-prinsip keadilan dan kemaslahatan dijaga.

Dengan demikian, hukum syariah berfungsi sebagai kerangka normatif dan etis bagi
seluruh proses legislasi dalam pemerintahan Islam. Legislasi negara dianggap sah jika
memenuhi dua syarat utama: pertama, tidak bertentangan dengan teks syariah yang qat’i (tegas
dan pasti), dan kedua, mendukung terwujudnya kemaslahatan umat. Dalam hal ini, peran
otoritas pemerintahan adalah menafsirkan dan merumuskan hukum dalam bentuk undang-
undang yang lebih teknis dan operasional, sementara ulama berperan menjaga agar substansi
hukum tidak keluar dari nilai-nilai dasar syariah (Rahman, 2016). Maka dari itu, legislasi
pemerintahan dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari etika dan nilai-nilai religius yang
menjadi fondasi hukum Islam.

Dinamisasi sebagai karakteristik hukum Islam mengindikasikan kemampuan hukum
dalam mengakomodir, merespon dan menjawab setiap permasalahan baru yang tidak terdapat
hukumnya dalam al-Qur’an dan Sunnah sebagai konsekuensi logis dari perubahan sosial yang
tak mungkin dielakkan (Kurniati, 2023). Di era modern, tantangan dalam menjembatani hukum
syariah dan legislasi negara menjadi lebih kompleks. Negara-negara Muslim seperti Mesir,
Indonesia, Pakistan, dan Iran memiliki sistem konstitusional yang mengadopsi unsur-unsur
hukum Barat, tetapi juga mencoba mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah dalam sistem
hukum nasional. Beberapa negara bahkan menyatakan syariah sebagai sumber utama legislasi
dalam konstitusinya (Hidayat, 2019). Dalam praktiknya, lembaga legislatif modern seperti
parlemen memiliki kewenangan membuat undang-undang, namun tetap diawasi oleh lembaga
atau otoritas agama seperti Dewan Ulama atau Mahkamah Syariah, yang memastikan
kesesuaian hukum dengan nilai-nilai Islam.

Dalam konteks ini, hubungan antara syariah dan legislasi negara dapat digambarkan
sebagai dialog yang dinamis antara teks dan konteks, antara otoritas agama dan otoritas politik.
Di satu sisi, pemerintah sebagai pembuat kebijakan harus mempertimbangkan dimensi
spiritual, etis, dan sosial dalam hukum Islam. Di sisi lain, hukum Islam pun harus terbuka
terhadap pembaruan ijtihad agar tetap relevan dalam menghadapi problematika kontemporer
seperti hak asasi manusia, demokrasi, pluralisme hukum, dan kesetaraan gender (Aziz, 2020).
Beberapa pemikir Muslim modern seperti Rashid Rida, Yusuf al-Qaradawi, dan Muhammad
Abduh menekankan pentingnya memahami ruh (semangat) syariah daripada hanya berpegang
pada bentuk lahiriahnya semata.

Oleh karena itu, hubungan antara hukum syariah dan legislasi pemerintahan Islam
idealnya bersifat sinergis dan saling melengkapi. Legislasi negara tidak hanya berperan sebagai
instrumen kekuasaan politik, tetapi juga sebagai sarana untuk merealisasikan nilai-nilai
keadilan, kemanusiaan, dan kemaslahatan dalam kehidupan masyarakat. Sementara itu, hukum
46|Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

syariah tidak boleh diposisikan sebagai doktrin yang beku, melainkan sebagai sistem etika dan
hukum yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman tanpa kehilangan substansi
ajarannya. Dengan membangun dialog yang sehat antara otoritas agama dan otoritas negara,
sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dapat menjadi model hukum yang adil, partisipatif,
dan relevan untuk masyarakat Muslim masa kini.

C. Respons Sistem Legislasi Islam terhadap Perubahan Sosial dan Kebutuhan
Kontemporer

Sistem legislasi Islam memiliki karakteristik yang unik dan khas, karena bersifat elastis
dalam metode dan tetap dalam prinsip. Hal ini memungkinkan hukum Islam merespons
perubahan sosial tanpa kehilangan orientasi normatifnya yang bersumber dari wahyu. Perubahan
sosial, seperti perkembangan teknologi, pergeseran nilai-nilai budaya, atau kebutuhan ekonomi
modern, menuntut sistem hukum yang tidak hanya reaktif, tetapi juga proaktif. Dalam hal ini,
sistem legislasi Islam mengintegrasikan antara wahyu sebagai sumber otoritatif dengan
mekanisme ijtihad sebagai instrumen adaptif (Ainun Najib, 2020). Oleh karena itu, meskipun
sumber hukumnya bersifat transenden dan absolut, sistem legislasi Islam justru menunjukkan
kapasitas luar biasa dalam menyesuaikan diri terhadap konteks zaman yang terus berubah,
dengan tetap menjaga nilai-nilai inti (magashid al-shari’ah) sebagai pedoman.

Respon terhadap perubahan sosial dalam sistem legislasi Islam dilakukan melalui
mekanisme ijtihad, yaitu proses penalaran hukum oleh para mujtahid untuk menggali hukum
terhadap kasus-kasus baru yang tidak terdapat secara eksplisit dalam nash. ljtihad bukan hanya
metode derivasi hukum, tetapi merupakan bagian dari dinamika keilmuan yang menjadikan
hukum Islam tetap relevan sepanjang zaman. Dalam konteks modern, ijtihad dilakukan untuk
merumuskan hukum terhadap fenomena seperti bayi tabung, fintech, transaksi digital, hingga
regulasi tentang hak cipta dan paten. Para ulama dan ahli hukum Islam kontemporer
mengembangkan pendekatan ijtihad dengan mempertimbangkan prinsip magashid, realitas
sosiologis (al-wagi’), serta dampak jangka panjang (ma ‘alat al-af’al) (Ma’rifah, 2020). Inilah
yang menjadikan legislasi Islam tidak kaku, melainkan terus hidup dan bertransformasi
mengikuti kompleksitas kebutuhan umat manusia.

Salah satu wujud respons hukum Islam terhadap dinamika zaman adalah melalui
pendekatan maslahah mursalah, yakni pertimbangan kemaslahatan yang tidak bertentangan
dengan syariat. Dalam menghadapi situasi baru yang belum ada contohnya di masa Nabi,
seperti sistem pendidikan nasional, hukum lalu lintas, atau perlindungan data pribadi, para
fugaha kontemporer menggunakan pendekatan maslahah untuk menetapkan kebijakan hukum
(Ernawati, 2024). Maslahah ini bersifat rasional dan kontekstual, tetapi tetap harus diuji dengan
prinsip-prinsip syar’i. Hal ini menunjukkan bahwa sistem legislasi Islam bukan sekadar
tekstual, tetapi memiliki dimensi epistemologis yang terbuka untuk dialog dengan realitas
sosial. Dengan demikian, legislasi Islam mampu memadukan antara dimensi normatif dan
pragmatis, serta antara hukum Tuhan dan kebutuhan manusia.

Selain itu, sistem legislasi Islam juga memiliki perangkat metodologis seperti giyas,
istihsan, dan sadd al-dzari’ah yang sangat efektif dalam merespons perubahan sosial. Qiyas
digunakan untuk memperluas cakupan hukum atas kasus baru dengan mengidentifikasi ‘illat
dari kasus terdahulu, sementara istihsan dipakai untuk memberi pengecualian demi tercapainya
keadilan substantif. Sadd al-dzari’ah berfungsi sebagai prinsip pencegahan terhadap tindakan-
tindakan yang berpotensi membawa kemudharatan. Ketiga metode ini digunakan dalam
berbagai isu kontemporer seperti penanganan korupsi, transaksi derivatif dalam ekonomi, atau
hukum seputar artificial intelligence (Mulyanto, 2022). Dengan metode ini, sistem legislasi
Islam memiliki keluwesan metodologis tanpa mengorbankan integritas prinsip-prinsip syariat
yang menjadi fondasinya.
47|Page
Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

Tidak hanya bersifat reaktif terhadap perubahan, sistem legislasi Islam juga
mengembangkan pendekatan progresif melalui magashid al-shari’ah. Maqgashid tidak hanya
berfungsi sebagai tujuan akhir hukum, tetapi juga sebagai alat evaluasi terhadap kebijakan
publik dalam sistem pemerintahan. Dalam konteks ini, hukum yang tidak lagi relevan dengan
realitas sosial dapat ditinjau ulang, selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat.
Misalnya, hukum perbudakan yang dibolehkan dalam teks klasik, tetapi kemudian dilarang
secara mutlak oleh konsensus ulama kontemporer berdasarkan magashid hifz al- ird (menjaga
martabat manusia) (Kholik, 2024). Hal ini menunjukkan bahwa magashid menjadi motor
utama dalam pembaruan hukum Islam (tajdid), agar tetap responsif terhadap perkembangan
peradaban dan mampu menunaikan fungsinya sebagai rahmat bagi seluruh alam.

Dalam lingkup pemerintahan, siyasah syar iyyah menjadi instrumen strategis untuk
mengadaptasi hukum Islam terhadap kebutuhan negara modern. Pemerintah berwenang
menetapkan regulasi yang bersifat administratif dan teknis selama tidak bertentangan dengan
prinsip syariat. Misalnya, pengaturan tentang sistem pemilu, manajemen fiskal negara, hingga
pengawasan media digital dapat diatur oleh negara Islam sebagai bagian dari siyasah
syar’iyyah (Gunawan, 2021). Dengan demikian, negara tidak terikat secara sempit pada nash,
tetapi memiliki ruang diskresi untuk menetapkan kebijakan publik yang maslahat. Ini menjadi
bukti bahwa sistem legislasi Islam mampu beradaptasi dengan pola pemerintahan modern dan
tetap menjaga kontinuitas dengan nilai-nilai transendental.

Sistem legislasi Islam memiliki daya tahan dan daya lenting (resilience) yang tinggi
terhadap dinamika zaman karena ia dibangun bukan hanya di atas teks, tetapi juga pada struktur
epistemologis dan etika hukum yang integral. Hukum Islam tidak bersifat dogmatis, melainkan
dialogis dan kritis terhadap realitas. Dengan perangkat ijtihad, magashid, dan maslahah, sistem
ini mampu merespons perubahan tanpa kehilangan orientasi normatifnya. Oleh sebab itu,
hukum Islam tidak pernah menjadi “usang”, bahkan dalam masyarakat kontemporer yang terus
berubah dengan cepat. Sistem legislasi Islam, jika dikelola oleh negara yang memahami prinsip
syariah dan magashid-nya, akan senantiasa menjadi sistem hukum yang relevan, adil, dan
solutif untuk berbagai tantangan global saat ini (Mubaligh, 2008).

Sistem legislasi Islam memiliki karakteristik unik karena menggabungkan prinsip
wahyu yang absolut dengan metode ijtihad yang elastis, memungkinkan respons terhadap
perubahan sosial tanpa kehilangan orientasi normatifnya. Melalui mekanisme seperti ijtihad,
maslahah mursalah, giyas, istihsan, sadd al-dzari’ah, dan pendekatan maqashid al-shari’ah,
hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan isu-isu kontemporer seperti teknologi,
ekonomi modern, dan hak asasi manusia. Dalam konteks pemerintahan, siyasah syar’iyyah
memberi ruang diskresi bagi negara untuk menetapkan kebijakan publik yang maslahat.
Dengan struktur epistemologis dan etika hukum yang integral, sistem legislasi Islam tetap
relevan, dinamis, dan responsif terhadap tantangan zaman.

PENUTUP

Sistem legislasi dalam pemerintahan Islam dibangun atas fondasi wahyu ilahi yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, serta diperkuat oleh instrumen normatif seperti ijma’,
giyas, istihsan, istishlah, maqashid al-shari’ah, dan siyasah syar’iyyah. Al-Qur’an menjadi
sumber utama hukum sekaligus penentu nilai-nilai etis, sementara Sunnah memberi penjelasan
praktis terhadap wahyu. [jma’ dan giyas berfungsi menjawab persoalan hukum kontemporer,
dan istihsan serta istishlah memberikan ruang ijtihad demi kemaslahatan. Magashid al-
shari’ah menjadi orientasi utama dalam menjaga nilai-nilai dasar syariat, dan siyasah
syar’iyyah memberi fleksibilitas bagi negara dalam merumuskan kebijakan yang sesuai dengan
prinsip syariat dan kebutuhan zaman.

48 |Page

Cendekia Inovatif dan Berbudaya:

Jurnal llmu Sosial dan Humaniora A
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

Hubungan antara hukum syariah dan legislasi pemerintahan Islam bersifat sinergis dan
saling melengkapi, di mana syariah menjadi kerangka normatif dan etis, sementara legislasi
negara berfungsi merumuskan hukum teknis yang kontekstual. Meski keduanya dapat
menimbulkan ketegangan, khususnya dalam menghadapi dinamika sosial-politik modern,
sejarah pemerintahan Islam menunjukkan bahwa legislasi negara sah selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariah dan bertujuan mewujudkan kemaslahatan. Konsep seperti
siyasa syar’iyyah dan maqashid al-shari’ah menjadi jembatan penting antara teks wahyu dan
realitas pemerintahan. Di era modern, integrasi antara syariah dan sistem hukum negara
menuntut keterbukaan terhadap ijtihad serta dialog berkelanjutan antara otoritas agama dan
politik demi terciptanya sistem hukum Islam yang adil, dinamis, dan relevan.

Sistem legislasi Islam bersifat dinamis karena menggabungkan prinsip wahyu yang
absolut dengan metode ijtihad yang adaptif, memungkinkan hukum Islam merespons
perubahan sosial tanpa kehilangan nilai-nilai dasarnya. Melalui pendekatan seperti magashid
al-shari’ah, maslahah mursalah, dan perangkat metodologis seperti giyas, istihsan, serta
siyasah syar’iyyah, hukum Islam mampu menjawab isu-isu kontemporer secara relevan dan
kontekstual. Hal ini menunjukkan bahwa legislasi Islam memiliki fleksibilitas tinggi dan tetap
berakar pada prinsip keadilan, kemaslahatan, serta integritas syariat.

49|Page

Cendekia Inovatif dan Berbudaya:
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora A
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812 '


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Muin Salim. (2022). Figh Siyasah: Konsepsi Kekuasaan Politik dalam Al-Qur’an. In
Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Ainun Najib. (2020). Legislasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. Istidlal: Jurnal
Ekonomi Dan Hukum Islam, 4(2).

Arfa, F. A., & Nas, Z. (2021). FILSAFAT HUKUM Pendekatan Komprehensif. Prenada Media.

Aziz, M. (2020). Reformasi Hukum Islam dalam Konteks Negara Modern. Jurnal Iimu
Syariah, 18(1).

Busman Edyar. (2021). Legislasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. In Curup: 1AIN
Curup Press.

Ernawati. (2024). Politik Hukum Islam sebagai Refleksi dari Perubahan Sosial Budaya
Masyarakat. Jurnal Dimensi Hukum, 8(10).

Fathony, A. (2018). Magashid al-syariah Sebagai Konsep Dasar Dalam Teori Pembentukan
Hukum Islam Di Indonesia. Jurnal Islam Nusantara, 2(2).

Fauzi, A. (2017). Siyasah Syar’iyyah dalam Perspektif Ibn Taymiyyah dan Relevansinya
dengan Legislasi Modern. Jurnal Pemikiran Hukum Islam, 5(1).

Firdaus. (2020). Various Methods of Establishing Contemporary Islamic Law. Ulumuddin:
Jurnal llmu-llmu Keislaman, 10(1).

Gunawan, M. I. (2021). ljtihad Dan Perubahan Sosial Pada Masyarakat Kontemporer. Jurnal
Magosid, IX(01).

Hidayat, R. (2019). Integrasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia. Jurnal
Konstitusi.

Jazuni, M. (2005). Legislasi Hukum Islam di Indonesia. Bandung: PT Citra Aditya Bakti.

Jufri, M. (2017). Nuansa Maghasid Al-Syariah dalam Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999
Tentang Hak Asasi Manusia. Istinbath: Jurnal Hukum, 14(1).

Kamali, M. H. (1991). Principles of Islamic Jurisprudence. Islamic Texts Society.

Khallaf, ‘Abd al-Wahhab. (2004). ‘/lm Usil al-Figh. Al-Haramain.

Kholik. (2024). Dinamika Hukum Islam dalam Perubahan Sosial: Tantangan dan Peluang.
Jurnal Hukum Dan Kewarganegaraan.

Kurniati. (2023). Konsep Hukum Islam Dalam Mewujudkan Stabilitas Dan Perubahan Dalam
Masyarakat. JPM Jurnal Pengabdian Mandiri, 2(1).

Ma’rifah, N. (2020). Perubahan Hukum Islam Sebagai Respon Atas Perubahan Masyarakat.
Journal Kajian Hukum Islam, 7(2).

Mubaligh, A. (2008). Dinamika Hukum Islam Dalam Konteks Perubahan Sosial. El-
HARAKAH (TERAKREDITASI), 8(1).

Mufti Dayanti. (2022). Pemisahan Kekuasaan Legislatif (Tasyri’) dalam Pemerintahan Islam
Menurut Al Muhammad al-Sallabr.

Muhyidin. (2019). Magashid Al-Syari’ah (Tujuan-Tujuan Hukum Islam) Sebagai Pondasi
Dasar Pengembangan Hukum. Gema Keadilan, 6(1).

Mujahidin, A. (2015). Hukum Islam dan Legislasi Negara: Antara Normativitas dan
Kontekstualitas. Jurnal Al-Adalah, 12(1).

Mulyanto. (2022). Hukum Islam sebagai Alat Transformasi Sosial: Tinjauan Sosiologi Hukum
Islam. Jurnal Riset Peradaban Hukum.

Nurhadi, N., & Dalimunthe, M. (2020). Konsep Khilafah Menurut Sayyid Quthb dan
Tagiyuddin Al-Nabhani dalam Perspektif Syiasyah Syar’iyyah | PALAPA. PALAPA:
Jurnal Studi Keislaman Dan limu Pendidikan, 8(2), 244-284.

Rahman, F. (2016). Peran Ulama dalam Legislasi Hukum Islam di Negara Modern. Jurnal
Hukum Dan Peradilan, 3(2).

50|Page

Cendekia Inovatif dan Berbudaya:
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora A
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812 '


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

Astri Aulia, Nurul Aziza, Kurniati Vol. 3 No. 1. (2025)

Ridwan, A. H. (2018). Alokasi Hukum Islam dalam Sistem Hukum Nasional. In Pusat
Penelitian dan Penerbitan LP2M UIN Sunan Gunung Djati Bandung.

Sarah, S., & Isyanto, N. (2022). Maqgashid Al-Syari’ah Dalam Kajian Teoritik Dan Praktek.
Tasyri’ : Journal of Islamic Law, 1(1), 69—-104.

Shidig, G. (2019). Teori Magashid Al-Syari’ah Dalam Hukum Islam. Majalah lImiah Sultan
Agung, 1(1).

Siregar, S. A. (2024). IMPLEMENTASI AL-MAQASHID SYARIAH DALAM TATANAN.
I'tigadiah: Jurnal Hukum Dan Ilmu-1lmu Kesyariahan, 1(2).

Sulaiman, A. (2015). ljtihad Khalifah Umar bin Khattab dalam Legislasi Hukum Islam. Jurnal
Studi Islam, 10(2).

Syarif, N. (2015). Hukum Islam di Era Demokrasi: Tantangan dan Peluang bagi Formalisasi
Politik Syari’at Islam di Indonesia. ADDIN ,Media Dialektika IImu Islam, 9(01), 161—
180.

Wiradipradja, E. S. (2015). Penuntun Praktis Metode Penelitian dan Penulisan Karya lImiah
Hukum (2nd ed.). CV Keni Media.

51|Page

Cendekia Inovatif dan Berbudaya:
Jurnal llmu Sosial dan Humaniora
DOI: 10.59996/cendib.v3i1.812


https://doi.org/10.59996/cendib.v3i1.812

