
 

Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
Vol. 1. No. 1 (2026) pp. 11-22 

ISSN: XXXX-XXXX 

 

11 | P a g e  
DOI: doi in this article is not assigned yet 
https://glorespublication.org/index.php/al-maal  

Harmonisasi Regulasi Jaminan Produk Halal  
dan Maṣlaḥah Mursalah 

 
Reza Akbar1, Zulfian Wanandi2 

1Universitas Sultan Muhammad Syafiuddin Sambas, e-mail: rezaakbaraplus@gmail.com 
2 UIN Walisongo Semarang, e-mail: zulfian2710@gmail.com 

 
Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  
08-11-2025 

 
Direvisi: 

17-12-2025 
 

Diterima: 
26-12-2025 

 This research focuses on a critical analysis of the implementation of Law No. 33 
of 2014 concerning Halal Product Assurance (JPH) as a form of state 
intervention in the Indonesian halal economy, assessing its compliance with the 
principles of maslahah mursalah and its implications for the state's role in the 
process of economic Islamization. This research employs normative legal 
methods with a conceptual and case-based approach, analyzed through the 
theoretical framework of ushul fiqh (Islamic jurisprudence), specifically 
maslahah mursalah. The results indicate that although the JPH regulation aims 
to protect the interests of Muslim consumers (hifz al-din), its universal and 
bureaucratic application has the potential to generate significant harms, 
including economic burdens for MSMEs, administrative complexity, and the risk 
of commodifying religious values. From a maṣlaḥah mursalah perspective, the 
expected benefits have not convincingly outweighed the harms caused, 
particularly to vulnerable business groups. This article contributes by offering a 
critical-normative evaluation that bridges Indonesian positive law and classical 
Islamic legal theory, enriching contemporary public policy discourse on the limits 
and ideal role of the state in regulating the religious and economic spheres. 

Keywords : Halal Product Guarantee; maṣlaḥah mursalah; MSMEs; Public Policy; JPH 
Law. 

   
  ABSTRAK 
  Penelitian ini berfokus pada analisis kritis implementasi Undang-Undang No. 33 

Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal (JPH) sebagai bentuk intervensi 
negara dalam ekonomi halal Indonesia, dengan menilai kesesuaiannya terhadap 
prinsip maslahah mursalah serta implikasinya terhadap peran negara dalam proses 
Islamisasi ekonomi. Penelitian ini menggunakan metode hukum normatif dengan 
pendekatan konseptual dan kasus, yang dianalisis melalui kerangka teori ushul 
fikih, khususnya maslahah mursalah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
meskipun regulasi JPH bertujuan melindungi kepentingan konsumen Muslim 
(hifz al-din), penerapannya yang bersifat universal dan birokratis berpotensi 
menimbulkan mafsadah yang signifikan, antara lain berupa beban ekonomi bagi 
pelaku UMKM, kompleksitas administratif, serta risiko komodifikasi nilai-nilai 
keagamaan. Dalam perspektif maslahah mursalah, kemaslahatan yang diharapkan 
belum secara meyakinkan melampaui kerusakan yang ditimbulkan, terutama bagi 
kelompok usaha yang rentan. Artikel ini berkontribusi dengan menawarkan 
evaluasi normatif-kritis yang menjembatani hukum positif Indonesia dan teori 
hukum Islam klasik, serta memperkaya diskursus kebijakan publik kontemporer 
mengenai batas dan peran ideal negara dalam meregulasi ranah agama dan 
ekonomi. 

Kata Kunci : Jaminan Produk Halal; Maslahah Mursalah; UMKM; Kebijakan Publik; UU JPH 
   

Corresponding 
Author 

: Reza Akbar, Jl. Sejangkung Kawasan Pendidikan No.126, Sebayan, Kec. Sambas, 
Kabupaten Sambas, Kalimantan Barat 79460 

 
 

https://glorespublication.org/index.php/al-maal
mailto:rezaakbaraplus@gmail.com


Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

12 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

PENDAHULUAN  
Penelitian ini memfokuskan kajian pada implementasi Undang-Undang No. 33 Tahun 

2014 tentang Jaminan Produk Halal (JPH) sebagai instrumen konkret Islamisasi ekonomi di 
Indonesia. Permasalahan utama yang dikaji adalah apakah penerapan kewajiban sertifikasi 
halal oleh negara telah selaras dengan prinsip maslahah mursalah atau justru menimbulkan 
mafsadah dalam praktiknya. Melalui analisis normatif, artikel ini menilai ketegangan antara 
tujuan perlindungan konsumen Muslim dan dampak regulasi terhadap pelaku usaha, khususnya 
UMKM. Kajian ini menegaskan bahwa harmonisasi antara regulasi JPH dan maslahah 
mursalah menjadi kunci legitimasi peran negara dalam Islamisasi ekonomi. 

Lanskap ekonomi Islam global menunjukkan pertumbuhan yang eksponensial, 
menjadikannya arena strategis bagi negara-negara dengan populasi Muslim yang signifikan. 
Laporan State of the Global Islamic Economy (SGIE) menunjukkan bahwa belanja konsumen 
Muslim global pada sektor-sektor ekonomi Islam mencapai 2,29 triliun Dolar AS pada tahun 
2022, dengan proyeksi pertumbuhan yang terus meningkat (Liaqat, 2023). Dalam konteks ini, 
Indonesia, dengan populasi Muslim mencapai 237,53 juta jiwa atau 86.9% dari total populasi, 
menempati posisi sentral sebagai pasar konsumen halal terbesar di dunia (Ramadani & 
Malahayatie, 2024). Potensi demografis ini menjadi landasan bagi ambisi pemerintah untuk 
mentransformasi Indonesia dari sekadar konsumen menjadi produsen utama dalam rantai nilai 
halal global, dengan target menjadi pusat produsen halal dunia (Bank Indonesia dkk., 2021) 

Ambisi ini bukan tanpa dasar. Pemerintah secara aktif mendorong pengembangan 
ekonomi syariah sebagai sumber pertumbuhan baru yang inklusif dan berkelanjutan (Sri 
Mulyani, 2023). Komitmen ini tercermin dari peningkatan peringkat Indonesia dalam Global 
Islamic Economy Indicator (GIEI), yang melesat dari posisi ke-10 pada tahun 2018 menjadi 
posisi ke-3 pada laporan 2023/2024, setelah Malaysia dan Arab Saudi (Liaqat, 2023). Regulasi 
Jaminan Produk Halal (JPH), oleh karena itu, tidak dapat dipandang semata-mata sebagai 
kebijakan perlindungan konsumen. Ia adalah instrumen strategis negara yang dirancang untuk 
mencapai tujuan ekonomi-nasionalis yang lebih besar, termasuk potensi peningkatan Produk 
Domestik Bruto (PDB) sebesar 5,1 miliar Dolar AS per tahun melalui peluang ekspor dan 
investasi (Ahmad Haikal Hasan, 2025). Dengan demikian, UU JPH menjadi titik temu antara 
agenda perlindungan hak-hak keagamaan warga negara dan proyek pembangunan ekonomi 
nasional (Latifah & Abdullah, 2022). 

Namun, implementasi agenda ekonomi-nasionalis yang bersifat top-down ini 
berbenturan dengan realitas di tingkat akar rumput. Bagi mayoritas masyarakat, terutama pelaku 
Usaha Mikro, Kecil, dan Menengah (UMKM), konsumsi dan produksi halal adalah praktik 
sosial-keagamaan yang bersifat personal dan komunal, bukan bagian dari strategi geopolitik 
ekonomi (Ramadani & Malahayatie, 2024). Benturan antara logika ekonomi-nasionalis yang 
menuntut standardisasi dan efisiensi untuk pasar global dengan logika sosial-keagamaan yang 
beroperasi dalam konteks subsistensi dan komunitas lokal inilah yang menjadi sumber utama 
berbagai friksi dalam implementasi UU JPH. Kebijakan yang dirancang dengan kacamata 
makroekonomi seringkali gagal memperhitungkan kapasitas dan realitas mikroekonomi, 
sehingga menciptakan beban yang tidak proporsional bagi kelompok paling rentan. 

Sejarah regulasi halal di Indonesia mengalami pergeseran paradigma yang 
fundamental. Selama beberapa dekade, sejak tahun 1989, jaminan kehalalan produk berada di 
bawah otoritas lembaga masyarakat sipil, yaitu Majelis Ulama Indonesia (MUI). Sistem ini 
bersifat sukarela (voluntary), di mana produsen yang berinisiatif mengajukan permohonan 
sertifikasi kepada Lembaga Pengkajian Pangan, Obat-obatan, dan Kosmetika (LPPOM) MUI 
(Faridah, 2019). Meskipun memiliki legitimasi keagamaan yang kuat di mata publik, sistem 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

13 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

ini dianggap memiliki kelemahan dari segi kepastian hukum karena tidak didukung oleh 
perangkat undang-undang yang mengikat secara penuh (Maulana, 2024). 

Lahirnya Undang-Undang Nomor 33 Tahun 2014 tentang Jaminan Produk Halal (UU 
JPH) menjadi titik balik yang monumental (UU No. 33 Tahun 2014, 2014) Regulasi ini 
mentransformasi sistem sertifikasi halal dari sukarela menjadi wajib (mandatory) untuk semua 
produk yang masuk, beredar, dan diperdagangkan di wilayah Indonesia. Perubahan paling 
krusial adalah peralihan kewenangan penyelenggaraan JPH dari MUI sebagai lembaga sipil ke 
sebuah badan negara, yaitu Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal (BPJPH), yang 
dibentuk di bawah naungan Kementerian Agama (Faridah, 2019). Proses legislasi RUU JPH 
yang berlangsung alot antara tahun 2012 hingga 2014 diwarnai oleh perdebatan sengit yang 
merefleksikan tarikan kepentingan antara negara yang berupaya mengambil alih kontrol, MUI 
yang berusaha mempertahankan otoritas keagamaannya, serta kekhawatiran dari berbagai 
fraksi di Dewan Perwakilan Rakyat (DPR) mengenai implikasi biaya, potensi monopoli oleh 
negara, dan risiko diskriminasi terhadap kelompok non-Muslim (Afroniyati, 2014). 

Pergeseran ini, yang kemudian diperkuat dan dimodifikasi oleh Undang-Undang 
Nomor 11 Tahun 2020 tentang Cipta Kerja (Munawar & Widarto, 2024), merupakan 
manifestasi dari intervensi negara yang semakin dalam ke ranah agama-ekonomi. Fenomena 
ini dapat dianalisis sebagai bentuk "Islamisasi dari atas" (state-led Islamization) atau 
"birokratisasi agama", di mana praktik keagamaan yang sebelumnya bersifat komunal dan 
berbasis kepercayaan diformalkan, distandarisasi, dan dikelola melalui aparatus birokrasi 
negara (Faesol, 2020). Fatwa ulama, yang secara tradisional merupakan opini hukum 
keagamaan yang tidak mengikat secara hukum positif, kini ditransformasikan menjadi produk 
hukum yang memiliki kekuatan eksekutorial dan didukung oleh sanksi negara. 

Pergeseran paradigma ini memunculkan ketegangan antara tujuan ideal regulasi dan 
dampak riil di lapangan. Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini merumuskan 
pertanyaan-pertanyaan kunci sebagai berikut: 
1. Bagaimana konsepsi maslahah mursalah dapat dijadikan kerangka analitis untuk 

mengevaluasi kebijakan publik negara seperti UU JPH? 
2. Sejauh mana implementasi UU JPH beserta peraturan turunannya selaras dengan prinsip-

prinsip dan syarat-syarat maslahah mursalah? 
3. Apa saja titik-titik kritis (potensi mafsadah) dalam implementasi UU JPH yang berisiko 

menggerus kemaslahatan yang dituju, terutama bagi pelaku Usaha Mikro, Kecil, dan 
Menengah (UMKM)? 

Signifikansi penelitian ini terletak pada upayanya untuk mengisi celah literatur dengan 
menyediakan evaluasi akademik yang berimbang terhadap kebijakan negara yang sensitif secara 
religius dan ekonomis. Penelitian ini menjembatani studi hukum tata negara (yang mengkaji relasi 
agama dan negara) dan kebijakan publik dengan perspektif hukum Islam (ushul fikih) yang 
konstruktif-kritis, melampaui sekadar justifikasi teologis atau legal-formal atas kebijakan tersebut. 

Untuk mengevaluasi kebijakan publik modern berupa Undang-Undang No. 33 Tahun 
2014 tentang Jaminan Produk Halal (JPH), penelitian ini menempatkan teori maslahah mursalah 
sebagai pisau analisis utama, bukan sekadar sebagai konsep normatif. Dalam kerangka ushul 
fikih, maslahah mursalah berfungsi sebagai instrumen evaluatif untuk menilai apakah suatu 
kebijakan negara benar-benar mewujudkan kepentingan publik atau justru melahirkan mafsadah. 
Teori ini memungkinkan pengujian kritis terhadap UU JPH dengan menimbang kesesuaian 
antara tujuan regulasi halal, mekanisme implementasinya, serta dampak sosial-ekonomi yang 
ditimbulkan, khususnya bagi kelompok rentan, dalam kerangka maqashid al-shari‘ah. (Hidayat 
& syukron, 2024) Teori ini merupakan alat ijtihad (penalaran hukum) yang dinamis untuk 
merespons persoalan-persoalan kontemporer yang tidak dikenal pada masa awal Islam. 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

14 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

Tokoh-tokoh kunci dalam pengembangan teori ini adalah Imam al-Ghazali dan Imam al-
Shatibi. Al-Ghazali menetapkan syarat-syarat ketat bagi diterimanya sebuah maslahah, yakni 
harus bersifat dharuriyyah (primer/esensial), qath'iyyah (pasti mendatangkan manfaat), dan 
kulliyyah (bersifat universal untuk seluruh umat), serta tidak boleh bertentangan dengan dalil 
syariat yang sudah ada (Hidayatullah, 2018) Sementara itu, Imam al-Shatibi mengembangkannya 
dengan memperkenalkan klasifikasi tingkatan maslahah yang terkenal, yaitu: 
1. Dharuriyyat (Primer): Kemaslahatan yang mutlak diperlukan untuk tegaknya kehidupan 

manusia, baik di dunia maupun akhirat. Ketiadaannya akan menyebabkan kekacauan total. 
Ini mencakup perlindungan terhadap lima hal pokok (al-kulliyat al-khams): agama (din), 
jiwa (nafs), akal ('aql), keturunan (nasl), dan harta (mal). 

2. Hajiyyat (Sekunder): Kemaslahatan yang dibutuhkan untuk menghilangkan kesulitan dan 
memberikan kemudahan. Ketiadaannya tidak akan merusak tatanan hidup, tetapi akan 
menimbulkan kesukaran (masyaqqah). 

3. Tahsiniyyat (Tersier/Pelengkap): Kemaslahatan yang berhubungan dengan kelayakan, 
kepatutan, dan keindahan akhlak. Ketiadaannya tidak merusak atau menyulitkan, tetapi 
dianggap kurang pantas oleh akal sehat.(Ishak, 2014) 

Teori ini sangat relevan untuk menganalisis kebijakan publik modern seperti UU JPH. 
Regulasi negara modern adalah sebuah bentuk ijtihad kolektif yang tidak dikenal pada masa 
klasik. Maslahah mursalah menyediakan kerangka normatif untuk menimbang secara cermat 
apakah sebuah kebijakan baru, yang diklaim membawa kebaikan, benar-benar mewujudkan 
maslahah atau justru secara tidak disadari melahirkan mafsadah (kerusakan) yang lebih besar 
(Astuti dkk., 2024). Pemikir kontemporer seperti Jasser Auda (2008) juga telah 
mengartikulasikan kembali relevansi maqashid al-shari'ah sebagai filsafat hukum Islam yang 
sistemik untuk menjawab tantangan zaman modern (Zaprulkhan, 2018). Dengan demikian, 
teori ini memungkinkan analisis yang melampaui legalitas formal suatu undang-undang untuk 
menyentuh substansi keadilan dan kemanfaatannya bagi masyarakat luas. 
 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif (yuridis-normatif) yang bersifat 
kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis. Kajian difokuskan pada norma hukum positif 
yang mengatur Jaminan Produk Halal (JPH) di Indonesia, yang dianalisis menggunakan kerangka 
konseptual hukum Islam, khususnya maslahah mursalah dan maqashid al-shari‘ah. Pendekatan 
yang digunakan meliputi pendekatan perundang-undangan untuk menelaah secara sistematis dan 
hierarkis UUD 1945, UU No. 33 Tahun 2014, UU No. 11 Tahun 2020, serta PP No. 39 Tahun 
2021, dan pendekatan konseptual melalui kajian literatur klasik dan kontemporer ushul fikih. 
Sumber data terdiri atas bahan hukum primer dan sekunder yang relevan. Analisis data dilakukan 
melalui qualitative content analysis dengan mengidentifikasi klaim kemaslahatan dalam regulasi 
JPH, mengujinya berdasarkan teori maslahah mursalah, mengkaji potensi mafsadah dalam 
implementasinya, serta melakukan penimbangan (muwazanah) antara kemaslahatan dan 
kerusakan untuk menghasilkan penilaian kebijakan yang holistik dan berimbang. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
A. UU JPH sebagai Manifestasi Peran Negara: Analisis Filosofis dan Yuridis 

Secara filosofis dan yuridis, UU JPH menegaskan peran negara dalam menjamin 
pelaksanaan hak beragama warga negara, sebagaimana tercermin dalam konsiderans 
“Menimbang” huruf a dan b UU No. 33 Tahun 2014 yang merujuk langsung pada Pasal 29 

UUD 1945. Landasan konstitusional ini menjadi justifikasi negara untuk memberikan 
perlindungan dan jaminan kehalalan produk bagi masyarakat Muslim. Namun, dalam 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

15 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

perspektif maslahah mursalah, legitimasi tersebut tidak berhenti pada tujuan normatif semata, 
melainkan harus diuji pada tingkat implementasi. Harmonisasi regulasi JPH dengan maslahah 
mensyaratkan bahwa mekanisme perlindungan halal yang dibangun negara benar-benar 
menghadirkan kemaslahatan publik tanpa melahirkan mafsadah baru, khususnya melalui beban 
regulatif yang berlebihan dan dampak sosial-ekonomi bagi pelaku usaha rentan. 

Klaim ini secara langsung dapat dipetakan ke dalam kerangka maqashid al-shari'ah, 
khususnya hifz al-din (perlindungan agama). Dengan menjamin ketersediaan produk halal, 
negara dianggap memfasilitasi umat Islam untuk dapat menjalankan ajaran agamanya dengan 
tenang dan tanpa keraguan. Ini adalah bentuk maslahah yang berada pada level tertinggi, yaitu 
dharuriyyat (kebutuhan primer), karena menyangkut pemeliharaan fondasi keyakinan dan 
praktik keagamaan(Maulana, 2024)  

Lebih jauh, pergeseran otoritas sertifikasi dari MUI ke BPJPH menandai sebuah 
langkah signifikan dalam formalisasi dan sentralisasi hukum Islam ke dalam struktur hukum 
negara (Faridah, 2019) Jika sebelumnya fatwa MUI bersifat sebagai opini keagamaan yang 
dipatuhi karena legitimasi sosial-religius, kini penetapan kehalalan menjadi bagian dari rantai 
birokrasi negara yang berujung pada penerbitan sertifikat negara dengan akibat hukum positif. 
Fenomena ini sejalan dengan tesis yang dikemukakan oleh M.B. Hooker (2008) mengenai 
upaya negara-negara Muslim modern, termasuk Indonesia, untuk mendefinisikan dan 
mengelola sebuah "sekolah hukum Islam nasional" yang terstandardisasi dan terkontrol oleh 
negara (Hooker, 2008) Dengan demikian, UU JPH tidak hanya meregulasi produk, tetapi juga 
meregulasi otoritas keagamaan, mengintegrasikannya ke dalam aparatur negara. 

 
B. Analisis Kritis Implementasi UU JPH dengan Timbangan Maslahah Mursalah 

Meskipun landasan filosofis UU JPH sejalan dengan prinsip maslahah, implementasinya 
di lapangan memunculkan berbagai persoalan yang perlu ditimbang secara cermat melalui neraca 
maslahah versus mafsadah. Kebijakan yang baik secara niat belum tentu menghasilkan kebaikan 
secara aktual jika cara pelaksanaannya menimbulkan lebih banyak kerusakan. 

Tabel 1. Analisis Timbangan Maslahah vs. Mafsadah Implementasi UU JPH 

NO Aspek 
Kebijakan 

Klaim Maslahah 
(Manfaat) & Tingkatan 

Potensi Mafsadah 
(Kerusakan) 

Analisis Muwazanah 
(Penimbangan) 

1 
Kewajiban 
Universal 

(Mandatory) 

Kepastian Hukum & 
Perlindungan 

Konsumen: Standar 
tunggal untuk semua 
produk. (Maslahah 

Dharuriyyat - Hifz al-
Din) (Maulana, 2024) 

Beban Tidak Proporsional: 
Memaksakan kewajiban pada 
produk berisiko sangat rendah 

menimbulkan kesulitan 
(masyaqqah) yang tidak perlu 

bagi UMKM. (Mafsadah 
terhadap Hifz al-Mal) (Mubarak 

dkk., 2023) 

Mafsadah berpotensi 
lebih besar dari maslahah 

jika diterapkan secara 
kaku tanpa 

mempertimbangkan 
tingkat risiko produk. 

2 
Sentralisasi 
Otoritas di 

BPJPH 

Standardisasi Nasional: 
Menciptakan satu pintu 

dan standar nasional yang 
jelas. (Maslahah Hajiyyat 
- Kemudahan) (BPJPH, 

2023) 

Birokratisasi & Bottleneck: 
Potensi penumpukan 

permohonan, proses yang 
lambat, dan inefisiensi. 

(Mafsadah yang bertentangan 
dengan Hajiyyat) (Rusmiyati 

dkk., 2024) 

Maslahah berupa 
standardisasi terancam 
oleh mafsadah berupa 
kelambatan birokrasi. 

Desentralisasi dan 
pelibatan LPH swasta 

diperlukan. 

3 
Skema 
Biaya 

Sertifikasi 

Peningkatan Nilai 
Ekonomi: Sertifikasi 

dapat meningkatkan daya 
saing produk. (Maslahah 
Hajiyyat - Hifz al-Mal) 

(Lutfi, 2025) 

Beban Finansial bagi UMKM: 
Biaya reguler (Rp650.000) 
memberatkan. Kuota gratis 
(SEHATI) sangat terbatas. 

(Mafsadah signifikan terhadap 
Hifz al-Mal) (Maulana, 2024) 

Bagi mayoritas UMKM 
yang tidak mendapat 

kuota gratis, mafsadah 
finansialnya nyata dan 
langsung, sedangkan 
maslahah ekonomi 

bersifat potensial dan 
tidak pasti. 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

16 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

4 
Mekanisme 
Self-Declare 

Kemudahan & 
Aksesibilitas bagi UMK: 
Memberikan jalur cepat 
dan gratis. (Maslahah 

Hajiyyat) (Syakuro, 2022) 

Risiko Kredibilitas & 
Kepercayaan Publik: Potensi 
penyalahgunaan dan persepsi 

kualitas yang lebih rendah 
dibandingkan skema reguler. 

(Mafsadah terhadap Hifz al-Din 
melalui erosi kepercayaan) 

(Hanif, 2024) 

Menciptakan paradoks: 
kemudahan yang 

ditawarkan justru berisiko 
menggerus nilai inti 

sertifikasi, yaitu 
kepercayaan (tsiqah). 

5 
Formalisasi 
Agama oleh 

Negara 

Penguatan Hukum 
Islam: Mengintegrasikan 

nilai syariah ke dalam 
hukum positif. (Maslahah 

Dharuriyyat - Hifz al-
Din) (BPJPH, 2023) 

Komodifikasi Agama: Reduksi 
nilai spiritual halal menjadi 

pemenuhan administrasi 
berbayar dan sumber 

Pendapatan Negara Bukan 
Pajak (PNBP). (Mafsadah 

terhadap esensi agama)  

Maslahah simbolik 
berupa penguatan hukum 

Islam dibayangi oleh 
mafsadah substantif 

berupa komodifikasi dan 
materialisasi praktik 

keagamaan. 

 
1. Sisi Maslahah (Manfaat yang Terwujud) 

Implementasi UU JPH tidak dapat dipungkiri telah membawa beberapa 
kemaslahatan. Pertama, kepastian hukum dan perlindungan konsumen. Dengan adanya 
standar tunggal yang diwajibkan oleh negara, konsumen mendapatkan jaminan yang lebih 
kuat mengenai status kehalalan produk yang mereka konsumsi. Ini mengakhiri era 
ambiguitas di mana label halal bersifat sukarela dan beragam.(Maulana, 2024) Dari 
perspektif maqashid, ini adalah pencapaian maslahah pada level dharuriyyat (hifz al-din) 
karena melindungi keyakinan konsumen, dan level hajiyyat karena memberikan 
kemudahan dalam memilih produk. 

Kedua, peningkatan nilai tambah ekonomi. Bagi pelaku usaha yang berhasil 
memperoleh sertifikat halal, label tersebut dapat menjadi nilai jual yang meningkatkan daya 
saing, memperluas pangsa pasar, dan pada akhirnya meningkatkan pendapatan.(Gunawan, 
2024) Ini secara langsung mendukung tujuan hifz al-mal (perlindungan harta) dengan cara 
mengembangkannya. 

2. Sisi Kritis dan Potensi Mafsadah (Kerusakan/Dampak Negatif) 
Namun, di balik klaim kemaslahatan tersebut, implementasi UU JPH melahirkan 

serangkaian mafsadah yang signifikan, terutama bagi segmen UMKM yang mendominasi 
struktur ekonomi Indonesia. 
a. Beban Ekonomi dan Prosedural bagi UMKM: Ini adalah mafsadah yang paling 

nyata dan banyak dikeluhkan. Dari segi biaya, meskipun pemerintah menyediakan 
program Sertifikasi Halal Gratis (SEHATI), kuotanya sangat terbatas dan tidak 
sebanding dengan jumlah UMKM yang mencapai lebih dari 64 juta unit. Pada tahun 
2025, kuota yang disediakan sekitar 1,2 juta (Febriani, 2024). Bagi UMKM yang harus 
menempuh jalur reguler, biaya pendaftaran dan pemeriksaan sebesar Rp650.000 
merupakan beban yang signifikan, belum termasuk biaya tidak langsung untuk 
perbaikan fasilitas atau proses produksi (Mubarak dkk., 2023) Dari Segi prosedur, 
proses sertifikasi dianggap rumit, menuntut pemenuhan prasyarat administrasi seperti 
Nomor Induk Berusaha (NIB) dan literasi digital untuk mengakses platform SIHALAL, 
yang menjadi kendala besar bagi banyak pelaku usaha mikro di daerah pedesaan atau 
dengan tingkat pendidikan terbatas (Istianah & Dewi, 2022). Beban ini merupakan 
mafsadah yang secara langsung menghambat prinsip hifz al-mal bagi pelaku usaha kecil 
dan bertentangan dengan semangat maslahah hajiyyat (kemudahan). 

b. Birokratisasi dan Sentralisasi: Penunjukan BPJPH sebagai satu-satunya 
penyelenggara JPH menciptakan sentralisasi kewenangan yang berisiko menimbulkan 
bottleneck (kemacetan). Penumpukan permohonan dan proses yang lambat dapat 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

17 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

menghambat kegiatan usaha, yang justru bertentangan dengan tujuan efisiensi dan 
kemudahan (Rusmiyati dkk., 2024) 

c. Universalitas Kewajiban yang Dipaksakan: UU JPH mewajibkan sertifikasi untuk 
semua jenis produk tanpa membedakan tingkat risikonya. Pertanyaannya, apakah 
kewajiban sertifikasi untuk produk yang secara inheren berisiko sangat rendah 
(misalnya, keripik singkong, air mineral, garam) dapat dikategorikan sebagai maslahah 
dharuriyyah (primer)? Atau ia lebih tepat sebagai tahsiniyyat (pelengkap) yang 
dipaksakan menjadi kewajiban universal? Pemaksaan ini berpotensi menimbulkan 
masyaqqah (kesulitan) yang tidak proporsional dan tidak sejalan dengan prinsip 
kemudahan dalam syariat. 

d. Potensi Komodifikasi Agama: Ini adalah mafsadah pada level filosofis yang paling 
dalam. Ketika negara mengambil alih dan membirokratisasikan sertifikasi halal, ada 
risiko besar bahwa nilai spiritual dan kesadaran religius dalam mengonsumsi produk 
halal tereduksi menjadi sekadar pemenuhan kewajiban administratif yang berbayar. 
Agama dan simbol-simbolnya ditransformasikan dari "nilai guna" (untuk ketenangan 
spiritual) menjadi "nilai tukar" (sebagai komoditas yang diperjualbelikan untuk 
mendapatkan sertifikat dan keuntungan pasar). Negara, melalui BPJPH yang juga 
menarik Pendapatan Negara Bukan Pajak (PNBP) dari layanan ini, secara tidak 
langsung menjadi agen utama dalam proses komodifikasi tersebut. 

 
C. Efektivitas dan Tantangan Skema Self-Declare (SEHATI) 

Menyadari beratnya beban bagi UMKM, pemerintah melalui UU Cipta Kerja 
memperkenalkan skema pernyataan pelaku usaha (self-declare) sebagai solusi (Syakuro, 2022) 
Secara konseptual, ini adalah sebuah terobosan yang sejalan dengan semangat maslahah 
hajiyyat (kemudahan). Namun, implementasinya di lapangan tidak lepas dari tantangan. Skema 
self-declare menciptakan sebuah dilema. Di satu sisi, ia bertujuan memberikan kemudahan 
(maslahah hajiyyat). Namun, untuk menjaga integritas dan kepercayaan publik (hifz al-din), 
skema ini tidak bisa dilepaskan begitu saja. Ia memerlukan lapisan birokrasi baru dalam bentuk 
verifikasi oleh Pendamping Proses Produk Halal (P3H) dan persetujuan oleh Komite Fatwa 
(Istianah & Dewi, 2022) Realitas di lapangan menunjukkan bahwa P3H sendiri menghadapi 
berbagai tantangan, mulai dari kapasitas, kompetensi, hingga insentif yang belum memadai, 
yang berujung pada bervariasinya kualitas pendampingan.(Pamuji, 2024) 

Sisi lain, kemudahan yang ditawarkan justru berpotensi menggerus nilai utama dari 
sertifikasi itu sendiri, yaitu kepercayaan (tsiqah) dari konsumen. Ada persepsi bahwa sertifikat 
yang terbit melalui jalur self-declare memiliki kredibilitas yang lebih rendah dibandingkan 
sertifikat jalur reguler yang melalui audit ketat oleh LPH (Hanif, 2024) Ini menunjukkan adanya 
kegagalan dalam desain kebijakan untuk menyeimbangkan secara efektif antara tiga variabel 
krusial: kemudahan, biaya, dan kepercayaan. Paradoks ini menunjukkan bahwa solusi yang 
tampak sederhana di atas kertas bisa menjadi rumit dan kontraproduktif dalam implementasinya. 

 
D. Jalan Tengah - Menuju Harmonisasi Regulasi JPH dan Maslahah Mursalah 

Analisis kritis terhadap implementasi UU JPH menunjukkan adanya diskrepansi antara 
tujuan maslahah yang ideal dengan mafsadah yang timbul di lapangan. Untuk menyelaraskan 
kembali regulasi ini dengan prinsip kemaslahatan umum, diperlukan sejumlah reformasi 
kebijakan yang konstruktif. 

1. Rekalibrasi Kewajiban: Usulan Model Sertifikasi Berjenjang Berbasis Risiko 
Pendekatan "satu ukuran untuk semua" (one-size-fits-all) yang mewajibkan semua 

produk untuk disertifikasi secara seragam terbukti tidak efektif dan tidak adil. Sebuah 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

18 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

pendekatan yang lebih sesuai dengan prinsip proporsionalitas dalam maslahah mursalah 
adalah model sertifikasi berjenjang yang berbasis pada tingkat risiko produk dan skala 
usaha. Model ini dapat dirancang sebagai berikut: 
a. Tingkat 1 (Usaha Mikro, Produk Berisiko Sangat Rendah): Untuk kategori ini (contoh: 

penjualan buah segar, keripik non-olahan, kopi bubuk murni), mekanisme self-declare 
dapat diterapkan dengan fokus utama pada edukasi dan pendampingan, bukan sebagai 
syarat formal yang kaku dan memberatkan. Kewajiban utama adalah pendaftaran usaha 
dan pernyataan komitmen menjaga kehalalan, dengan pengawasan berbasis sampling. 

b. Tingkat 2 (Usaha Kecil & Menengah, Produk Berisiko Sedang): Untuk produk olahan 
yang melibatkan lebih banyak bahan baku dan proses (contoh: kue, katering, makanan 
beku), sertifikasi jalur reguler tetap diperlukan. Namun, pemerintah harus memastikan 
ketersediaan fasilitasi dan subsidi biaya yang lebih besar dan mudah diakses, serta 
proses digital yang benar-benar efisien. 

c. Tingkat 3 (Usaha Besar & Produk Berisiko Tinggi): Untuk industri besar dan produk 
dengan titik kritis halal yang tinggi (contoh: produk daging, farmasi, kosmetik), 
sertifikasi reguler yang ketat, komprehensif, dan berbiaya penuh harus ditegakkan 
secara konsisten. 

Model berjenjang ini lebih adil karena tingkat intervensi dan beban regulasi negara 
sepadan dengan tingkat risiko dan kapasitas pelaku usaha, sehingga mafsadah dapat 
diminimalisir tanpa mengorbankan maslahah perlindungan konsumen. 

2. Reformasi Kelembagaan dan Penguatan Ekosistem 
Sentralisasi yang berlebihan di BPJPH harus diimbangi dengan reformasi 

kelembagaan. Pemerintah perlu mendorong desentralisasi dan penguatan peran Lembaga 
Pemeriksa Halal (LPH) yang dikelola oleh swasta, universitas, dan organisasi masyarakat. 
Ini tidak hanya akan mengurangi potensi bottleneck di pusat, tetapi juga meningkatkan 
aksesibilitas layanan di berbagai daerah (Rusmiyati dkk., 2024) Optimalisasi sistem digital 
SIHALAL harus terus dilakukan untuk memangkas birokrasi, meningkatkan transparansi, 
dan memudahkan pelaku usaha (Redaksi, 2023) Selain itu, untuk meningkatkan kualitas 
skemaself-declare, fokus harus diberikan pada penguatan kapasitas Pendamping PPH 
(P3H) melalui pelatihan yang terstandardisasi dan pemberian insentif yang layak agar 
mereka dapat menjalankan fungsi verifikasi dan edukasi secara efektif. 

3. Studi Komparatif Singkat: Belajar dari Malaysia 
Sebagai pembanding, Malaysia, yang juga merupakan pemain utama dalam industri 

halal global, menerapkan pendekatan yang berbeda. Sistem sertifikasi halal di Malaysia, 
yang dikelola oleh Jabatan Kemajuan Islam Malaysia (JAKIM), pada dasarnya bersifat 
sukarela (voluntary) (Supriyadi dkk., 2024) Meskipun sukarela, standar yang diterapkan 
sangat ketat dan telah berhasil membangun reputasi global yang kuat, sehingga pelaku 
usaha termotivasi untuk melakukan sertifikasi demi mendapatkan kepercayaan pasar 
(Ferdiansyah & Dompak, 2024). 

Sebagai pembanding, pengalaman Malaysia menunjukkan bahwa jaminan 
kehalalan produk tidak selalu harus ditempuh melalui pendekatan regulatif yang bersifat 
wajib. Sistem sertifikasi halal yang dikelola oleh JAKIM bersifat sukarela, namun 
didukung oleh standar yang ketat dan kredibilitas institusional yang kuat, sehingga 
sertifikat halal memiliki nilai ekonomi dan reputasi tinggi di pasar global. Dalam perspektif 
maslahah mursalah, model ini memperlihatkan harmonisasi antara kepentingan 
perlindungan konsumen dan efisiensi kebijakan, karena kemaslahatan dicapai melalui 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

19 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

mekanisme insentif pasar, bukan paksaan regulatif, serta meminimalkan potensi mafsadah 
berupa beban administratif dan ekonomi bagi pelaku usaha. 

Studi komparatif singkat ini menyoroti bahwa kewajiban hukum (mandatory) 
bukanlah satu-satunya jalan untuk membangun ekosistem halal yang kuat dan tepercaya. 
Sebuah sistem sukarela yang didukung oleh standar yang tinggi, penegakan yang konsisten, 
dan kepercayaan pasar yang solid bisa menjadi alternatif yang lebih efektif dan tidak 
membebani UMKM secara tidak proporsional. Hal ini menantang asumsi dasar dalam UU 
JPH bahwa kewajiban adalah satu-satunya cara untuk mewujudkan maslahah, dan 
membuka ruang untuk mempertimbangkan model regulasi yang lebih fleksibel dan 
berbasis insentif pasar. 

 
PENUTUP 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa UU Jaminan Produk Halal (UU JPH) berangkat 
dari tujuan kemaslahatan, yakni memberikan perlindungan hak beragama konsumen Muslim 
(hifz al-din) sekaligus mendorong penguatan ekonomi halal nasional (hifz al-mal). Namun, 
analisis menggunakan kerangka maslahah mursalah menunjukkan bahwa pola implementasi 
yang bersifat wajib, tersentralisasi, dan legalistik berpotensi melahirkan mafsadah yang tidak 
kecil, terutama bagi UMKM, berupa beban ekonomi, kompleksitas prosedural, serta 
kecenderungan formalisasi dan komodifikasi nilai kehalalan. 

Dalam perspektif maslahah mursalah, kebijakan publik dinilai sahih apabila manfaat 
yang dihasilkan secara nyata melampaui dampak negatifnya. Temuan penelitian ini 
menunjukkan bahwa pada tahap implementasi, harmonisasi antara tujuan normatif UU JPH 
dan kemaslahatan riil masyarakat belum sepenuhnya tercapai, khususnya bagi kelompok 
ekonomi rentan. Oleh karena itu, diperlukan peninjauan ulang atas desain kebijakan agar lebih 
proporsional, kontekstual, dan sensitif terhadap dampak sosial-ekonomi. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penggunaan maslahah mursalah sebagai kerangka 
evaluatif kebijakan publik modern, yang tidak hanya menilai tujuan normatif regulasi halal, 
tetapi juga menguji keseimbangan antara manfaat dan dampaknya dalam praktik, sehingga 
memperkaya kajian hukum ekonomi Islam pada level implementasi regulatif. 
  



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

20 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 
Afroniyati, L. (2014). Analisis Ekonomi Politik Sertifikasi Halal Oleh Majelis Ulama Indonesia. 

JKAP (Jurnal Kebijakan dan Administrasi Publik), 18(1), 37–52. 
https://doi.org/10.22146/jkap.6870 

Ahmad Haikal Hasan. (2025). Kepala BPJPH: Industri Halal Berperan Pacu Pertumbuhan 
Ekonomi 8% | Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal. 
https://bpjph.halal.go.id/detail/kepala-bpjph-industri-halal-berperan-pacu-pertumbuhan-
ekonomi-8 

Astuti, S., Rehan, M., & Afriza, M. (2024). Penerapan Maslahah Mursalah Dalam Transaksi 
Ekonomi dan Keuangan Kontemporer. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(3), 
102–107. https://doi.org/10.5281/zenodo.13990431 

Bank Indonesia, DinarStandard, & Indonesia Halal Lifestyle Center. (2021). Indonesia halal 
markets report 2021/2022. https://isef.co.id/indonesiahalal-market-report/ 

BPJPH. (2023). About BPJPH | Badan Penyelenggara Jaminan Produk Halal. 
https://bpjph.halal.go.id/en/detail/ab-1 

Faesol, A. (2020, Februari 4). DIKTAT SOSIOLOGI AGAMA [Modul Pengajaran]. FAKULTAS 
DAKWAH / PMI. https://digilib.uinkhas.ac.id/1678/ 

Faridah, H. D. (2019). Halal certification in Indonesia; history, development, and 
implementation. Journal of Halal Product and Research (JHPR), 2(2), 68–78. 
https://doi.org/10.20473/jhpr.vol.2-issue.2.68-78 

Febriani, A. (2024). BPJPH Bakal Bagikan 1,2 Juta Sertifikat Halal Gratis pada 2025 
Mendatang. detikhikmah. https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-7651545/bpjph-
bakal-bagikan-1-2-juta-sertifikat-halal-gratis-pada-2025-mendatang 

Ferdiansyah, F., & Dompak, T. (2024). Perbandingan Mekanisme Sertifikasi Pruduk Halal 
Antara Indonesia Dengan Malaysia. Prosiding Seminar Nasional Ilmu Sosial Dan 
Teknologi (SNISTEK), 6, 170–173. 
https://ejournal.upbatam.ac.id/index.php/prosiding/article/view/9326 

Gunawan, G. M. (2024). Peran sertifikat halal produk UMKM berbasis lokal terhadap 
pendapatan UMKM [Other, UIN Sunan Gunung Djati Bandung]. 
https://digilib.uinsgd.ac.id/98007/ 

Hanif. (2024, Desember 30). Dinamika Regulasi Sertifikasi Halal di Indonesia. 
https://halal.unair.ac.id/blog/2024/12/30/dinamika-regulasi-sertifikasi-halal-di-
indonesia/ 

Hidayat, M., & syukron. (2024). Imam al-Ghazali dan Konsep Maslahah: Kontribusi 
Kontemporer terhadap Integrasi Etika, Ekonomi, dan Kesejahteraan dalam Hukum Islam. 
MASILE, 5(1), 46–63. https://doi.org/10.1213/masile.v5i1.102 

Hidayatullah, S. (2018). Maslahah Mursalah Menurut Al-Ghazali. Al-Mizan : Jurnal Hukum Dan 

Ekonomi Islam, 2(1), 115–163. https://doi.org/10.33511/almizan.v2n1.115-163 
Hooker, M. B. (2008). Indonesian Syariah: Defining a National School of Islamic Law. Institute 

of Southeast Asian Studies. 
Ishak, K. (2014). Pemikiran Al-Syatibi Tentang Maslahah Mursalah Dan Implementasinya 

Dalam Pengembangan Ekonomi Syariah. Iqtishaduna: Jurnal Ilmiah Ekonomi Kita, 3(2), 
820–838. 
http://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=2072830&val=15538&title
=Pemikiran%20Al-
Syatibi%20Tentang%20Maslahah%20Mursalah%20Dan%20Implementasinya%20Dal
am%20Pengembangan%20Ekonomi%20Syariah 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

21 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

Istianah, I., & Dewi, G. (2022). ANALISIS MASLAHAH PADA KONSEP HALAL SELF-
DECLARE SEBELUM DAN PASCAENACHTMENT UNDANG-UNDANG CIPTA 
KERJA. Al-Adl : Jurnal Hukum, 14(1), 85–109. https://doi.org/10.31602/al-
adl.v14i1.5870 

Latifah, E., & Abdullah, R. (2022). PERAN SERTIFIKAT HALAL DALAM 
MENINGKATKAN PERTUMBUHAN EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA. 
JIDE : Journal Of International Development Economics, 1(02), 126–144. 
https://doi.org/10.62668/jide.v1i02.1126 

Liaqat, I. A. (2023, Desember 26). State of the Global Islamic Economy Report. DinarStandard. 
https://www.dinarstandard.com/post/state-of-the-global-islamic-economy-report-2023 

Lutfi, C. (2025). Critical Review of Halal Industry Policy in Indonesia | Ascarya: Journal of 
Islamic Science, Culture, and Social Studies. 
https://journal.ascarya.or.id/index.php/iscs/article/view/717 

Maulana, D. F. (2024). Penerapan Regulasi Jaminan Produk Halal di Indonesia: Tinjauan 
Kemaslahatan dalam Negara Kebhinnekaan. IN RIGHT: Jurnal Agama Dan Hak Azazi 
Manusia, 13(2), 325–351. https://doi.org/10.14421/inright.v13i2.4055 

Mubarak, M. A. R. A., Malihah, L., Mu’minah, M., & Ma’mun, M. Y. (2023). Implementasi 

Peraturan Pemerintah Nomor 39 Tahun 2021 tentang Penyelenggaraan Bidang Jaminan 
Produk Halal. Al-Adl : Jurnal Hukum, 15(1), 214–231. https://doi.org/10.31602/al-
adl.v15i1.7072 

Munawar, & Widarto, J. (2024). Text mining related to Halal implementation in UU Cipta Kerja 
and UU halal product guarantee no 33/2014. AIP Conference Proceedings, 2987(1), 
020036. https://doi.org/10.1063/5.0200483 

Pamuji, S. (2024, Juni 8). Gelar Rakornas Pembinaan LP3H, BPJPH: Untuk Tingkatkan 
Layanan Sertifikasi Halal. Kementerian Agama Republik Indonesia. 
https://kemenag.go.id/nasional/gelar-rakornas-pembinaan-lp3h-bpjph-untuk-tingkatkan-
layanan-sertifikasi-halal-0BGWQ 

PERATURAN PEMERINTAH REPUBLIK INDONESIA NOMOR 39 TAHUN 2021 
TENTANG PENYELENGGARAAN BIDANG JAMINAN PRODUK HALAL (2021). 
https://www.regulasip.id/book/17738/read 

Ramadani, S., & Malahayatie. (2024). Pasar Halal Indonesia dan Global. Jurnal Masharif Al-
Syariah: Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 9(3). 
https://doi.org/10.30651/jms.v9i3.22818 

Redaksi. (2023, Juni 10). 7 Fakta Urus Sertifikasi Halal Lebih Mudah dan Murah. Apa Aja. UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung. https://uinsgd.ac.id/7-fakta-urus-sertifikasi-halal-lebih-
mudah-dan-murah-apa-aja/ 

Rusmiyati, K., Syamsul, M., & Lestari, A. G. (2024). Review of the Halal Product Guarantee 
Act Towards the Implementation of Halal Product Legality Registration in Indonesia. 
Maro: Jurnal Ekonomi Syariah Dan Bisnis, 7(2), 359–370. 
https://doi.org/10.31949/maro.v7i2.12982 

Sri Mulyani. (2023). Direktorat Jenderal Strategi Ekonomi dan Fiskal—Ekonomi Halal sebagai 
Sumber Pertumbuhan Inklusif dan Berkelanjutan. 
https://fiskal.kemenkeu.go.id/baca/2023/08/29/4449-ekonomi-halal-sebagai-sumber-
pertumbuhan-inklusif-dan-berkelanjutan 

Supriyadi, S., Aulia, R., Nubahai, L., Rahman, R. A., & Mohamed, R. (2024). Legal 
Effectiveness of Halal Product Certification in Improving Business Economics in 
Indonesia and Malaysia. Al-Ahkam, 34(1), 193–220. 
https://doi.org/10.21580/ahkam.2024.34.1.20546 



Reza Akbar, Zulfian Wanandi Vol. 1 No. 1 (2026) 
 

22 | P a g e  
Al-Maal: Journal of Islamic Economic Studies 
DOI: doi in this article is not assigned yet 

 
 

Syakuro, M. A. (2022). Analisa Ketentuan Jaminan Produk Halal Pada Uu Cipta Kerja Dalam 
Tinjuan Uu Perlindungan Konsumen Dan Fatwa Mui [Undergraduate_thesis, IAIN 
Pekalongan]. http://perpustakaan.uingusdur.ac.id/ 

UU No. 33 Tahun 2014 (2014). http://peraturan.bpk.go.id/Details/38709/uu-no-33-tahun-2014 
Zaprulkhan, Z. (2018). Maqāṣid Al-Shariah in the Contemporary Islamic Legal Discourse: 

Perspective of Jasser Auda. Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 26(2), 
445–472. https://doi.org/10.21580/ws.26.2.3231 

 
 


