
 

AL-FIQH: Journal of Islamic Studies 

Vol. 3 No. 1 (2025), hal. 36-45 
e-ISSN 2986-6014 

 

36 | P a g e  
DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683 

https://glorespublication.org/index.php/al-fiqh  

Perspektif Hukum Islam tentang Bedah Plastik: 

antara Keindahan dan Kesehatan 
 

Dwi Fa’yi Arya Sakhi1, Awaluddin Nur2, Andika Dwi Putra3, Kurniati4 
1Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: 10200122093@uin-alauddin.ac.id  
2Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: 10200122092@uin-alauddin.ac.id  
3Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: 10200122103@uin-alauddin.ac.id  

4Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: Kurniati@uin-alauddin.ac.id  

 

Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  

16-01-2025 

 

Direvisi: 

20-03-2025 

 

Diterima: 

26-03-2025 

 This study examines the Islamic legal perspective on plastic surgery practices, with 

an emphasis on balancing aesthetics and health. The background of this research 

is based on the growing societal attention to appearance in the modern era, which 

has led to the high use of cosmetic procedures. The aim of this research is to explore 

the phenomenon of aesthetic modification and its limitations from an Islamic legal 

perspective. The research method applied is qualitative with a descriptive-

analytical approach, which describes and analyzes data from various sources. 

Reconstructive plastic surgery intended to restore body function due to accidents, 

illnesses, or congenital defects is allowed in Islam as it aims for public benefit. 

However, cosmetic plastic surgery performed solely to enhance appearance 

without medical reasons is prohibited, as it is considered altering God's creation 

and contradicts the principles of sharia. This study is expected to provide an 

understanding of the legitimacy of plastic surgery for aesthetic and medical 

purposes. 

Keywords : Islamic Law, Plastic Surgery, Aesthetics, Health 

   

  ABSTRAK 

  Penelitian ini mengkaji pandangan hukum Islam terhadap praktik bedah plastik, 

dengan penekanan pada keseimbangan antara estetika dan kesehatan. Latar 

belakang penelitian ini didasarkan pada meningkatnya perhatian masyarakat 

terhadap penampilan di era modern, yang memicu tingginya penggunaan prosedur 

kecantikan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji fenomena modifikasi estetika 

dan batasan-batasannya perspektif hukum Islam. Metode penelitian yang 

diterapkan adalah kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis, yang 

menggambarkan dan menganalisis data dari berbagai sumber. Operasi plastik 

rekonstruktif yang bertujuan untuk memperbaiki fungsi tubuh akibat kecelakaan, 

penyakit, atau cacat bawaan diperbolehkan dalam Islam karena bertujuan untuk 

kemaslahatan. Namun, operasi plastik estetika yang hanya bertujuan mempercantik 

diri tanpa alasan medis dilarang, karena dianggap sebagai pengubahan ciptaan 

Allah dan bertentangan dengan nilai-nilai syariah. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan pemahaman tentang keabsahan bedah plastik untuk tujuann estetika 

dan pengobatan. 

Kata Kunci : Hukum Islam, Bedah Plastik, Estetika, Kesehatan 

   

Corresponding 

Author 

: Awaluddin Nur, Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar,  Jl. Sultan Alauddin 

No.63 Makassar (Kampus I), Jl. Sultan Alauddin N0. 36 Samata Kab. Gowa, 

(Kampus 2) Sulawesi Selatan, e-mail: 10200122092@uin-alauddin.ac.id  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230320151050211
https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683
https://glorespublication.org/index.php/al-fiqh
mailto:10200122093@uin-alauddin.ac.id
mailto:10200122092@uin-alauddin.ac.id
mailto:10200122103@uin-alauddin.ac.id
mailto:Kurniati@uin-alauddin.ac.id
mailto:10200122092@uin-alauddin.ac.id


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

37 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

PENDAHULUAN  

Pada zaman modern ini, masyarakat semakin mementingkan gaya hidup yang 

berkembang pesat, dengan berbagai tren yang diikuti seiring dengan kemajuan zaman, di mana 

kebutuhan dan aspirasi masyarakat menjadi sangat dominan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dunia kecantikan pun berkembang dengan pesat, diiringi dengan kesadaran bahwa penampilan 

sangat penting bagi baik kaum Hawa maupun kaum Adam. Kecantikan kini mencakup berbagai 

aspek, seperti perawatan kulit, tubuh, dan wajah. Perkembangan dunia yang semakin maju, 

terutama dalam era globalisasi dan pesatnya perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi di 

berbagai bidang, termasuk kedokteran, hukum, dan ekonomi, telah membawa pengaruh positif 

sekaligus menimbulkan berbagai persoalan hukum baru (Utami et al., 2020). Oleh karena itu, 

dalam menghadapi persoalan hukum kontemporer yang muncul, nilai-nilai ushul fiqih 

seharusnya dikembangkan lebih lanjut untuk memberi pemahaman dan solusi yang relevan. 

Pentingnya pengetahuan tentang hal ini perlu diterapkan dalam dunia pendidikan agar para 

siswa dapat memahami dan menghadapi persoalan-persoalan hukum yang muncul dengan 

menggunakan metode yang ada dalam ushul fiqih, yang mencakup banyak aspek kehidupan 

manusia untuk memberikan pemecahan terhadap masalah-masalah kontemporer (Kurniati, 

Najwa Fakhira Hisbuddin, Fianti Armanda, 2024). 

Operasi plastik, sebagai salah satu cabang ilmu kedokteran, terus mengalami 

perkembangan pesat seiring dengan kemajuan teknologi medis. Pada awalnya, prosedur ini 

lebih banyak dilakukan untuk tujuan rekonstruktif, yakni memperbaiki fungsi atau bentuk 

tubuh yang rusak akibat cedera, penyakit, atau cacat bawaan. Operasi plastik jenis ini bertujuan 

untuk mengembalikan fungsi tubuh sehingga pasien bisa kembali hidup normal dan terhindar 

dari rasa sakit atau gangguan fisik (magfirah & Heniyatun, 2015). Namun, seiring berjalannya 

waktu, prosedur operasi plastik mengalami perluasan ke ranah estetika. Operasi plastik untuk 

tujuan kecantikan mulai marak dilakukan oleh masyarakat, baik pria maupun wanita, demi 

memperbaiki penampilan fisik mereka dan meningkatkan rasa percaya diri (American Society 

of Plastic Surgeons, 2025). 

Fenomena maraknya operasi plastik estetika, terutama di kalangan selebriti, 

memunculkan dilema etis dan hukum di kalangan umat Islam. Banyak yang melihat tindakan 

ini sebagai bentuk tekanan sosial untuk mencapai standar kecantikan yang tidak realistis, yang 

pada akhirnya menimbulkan perdebatan di kalangan ulama tentang batasan etis dan hukum dari 

operasi plastik dalam Islam. Di sisi lain, operasi plastik rekonstruktif yang bertujuan untuk 

memperbaiki cacat atau kelainan tubuh dianggap diperbolehkan dan bahkan dianjurkan jika 

dapat membantu seseorang menjalani kehidupan yang lebih baik tanpa rasa sakit atau tekanan 

psikologis akibat kecacatan (magfirah & Heniyatun, 2015). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam mengenai batasan-batasan yang 

mengatur operasi plastik dalam perspektif hukum Islam. Dengan melakukan sebuah tinjauan 

terhadap berbagai sumber-sumber hukum Islam Al-Qur’an, Hadis, maupun pendapat para 

ulama-ulama, penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan wawasan yang lebih jelas 

mengenai prinsip-prinsip syariah Islam yang mengatur operasi bedah plastik, serta memberikan 

pedoman etis bagi umat Muslim dalam menghadapi fenomena ini. Kajian ini juga penting 

untuk menjawab tantangan yang dihadapi umat Islam di era modern, di mana tuntutan akan 

penampilan fisik sering kali bersinggungan dengan nilai-nilai agama yang harus dijaga. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah metode penelitian kualitatif 

dengan pendekatan deskriptif-analitis. Pendekatan ini bertujuan untuk menggambarkan dan 

menganalisis pandangan hukum Islam terkait bedah plastik serta batasan-batasannya dalam 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

38 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

konteks kehidupan modern. Data yang dikumpulkan berasal dari sumber-sumber primer berupa 

kitab-kitab fiqih, fatwa ulama, dan literatur hukum Islam klasik maupun kontemporer. Selain itu, 

data sekunder diperoleh dari jurnal-jurnal ilmiah, buku, dan artikel yang membahas hukum Islam, 

etika medis, serta perkembangan teknologi bedah plastik. Pendekatan deskriptif digunakan untuk 

menjelaskan pandangan para ulama dan sarjana Muslim mengenai bedah plastik, sementara 

analisis dilakukan untuk mengkaji batasan-batasan yang ditetapkan dalam syariah. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi kepustakaan (library research), yaitu 

dengan mengumpulkan data dari berbagai literatur terkait tema penelitian. Sumber-sumber 

utama yang dianalisis meliputi fatwa-fatwa dari lembaga keagamaan, pandangan ulama klasik 

seperti Al-Ghazali dan Ibn Taymiyyah, serta pandangan ulama kontemporer mengenai bedah 

plastik. Selain itu, penelitian juga akan memanfaatkan kajian-kajian medis dan etika medis 

yang relevan untuk memahami bagaimana praktik bedah plastik diterapkan dalam konteks 

medis modern. Analisis dokumen ini akan digunakan untuk menyusun argumen hukum terkait 

batasan-batasan yang diterapkan oleh syariah dalam hal bedah plastik estetika dan medis. 

Dalam analisis data, teknik analisis isi (content analysis) digunakan untuk memahami 

berbagai pandangan hukum Islam terkait bedah plastik, baik yang mendukung maupun yang 

menentang. Data yang diperoleh akan diorganisir berdasarkan tema utama seperti bedah plastik 

untuk keperluan medis, estetika dan dampaknya terhadap prinsip maqasid al-shariah (tujuan 

syariah). Hasil dari analisis ini akan diinterpretasikan untuk menjawab bagaimana batasan 

hukum Islam terhadap bedah plastik diterapkan dalam kehidupan modern dan apa implikasinya 

bagi umat Islam di era sekarang. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Fenomena Operasi Plastik 

Bedah plastik merupakan sebuah spesialisasi medis yang meliputi prosedur kosmetik 

dan rekonstruktif, dengan cakupan yang sangat luas. Bidang ini mencakup penanganan 

berbagai kondisi medis, seperti kelainan kongenital, cedera traumatis, kanker, serta penyakit 

degeneratif. Berbeda dengan spesialisasi medis lainnya, bedah plastik tidak terbatas pada satu 

sistem organ tertentu, sehingga memungkinkan para ahli bedah untuk menerapkan kreativitas 

dan inovasi dalam praktiknya. Prosedur dalam bedah plastik meliputi intervensi estetika, 

seperti facelift dan pembesaran payudara, serta bidang-bidang khusus lainnya, seperti bedah 

tangan, perbaikan saraf, mikrosurgery, dan rekonstruksi payudara. Selain itu, para ahli bedah 

plastik sering kali bekerja sama dengan disiplin medis lain untuk memulihkan baik bentuk 

maupun fungsi tubuh, menjadikannya salah satu bidang yang sangat dinamis dan serbaguna 

dalam dunia kedokteran (American Society of Plastic Surgeons, 2025). 

Data menunjukkan bahwa 70% wanita muda dan 60% pria muda merasa tidak puas 

dengan penampilan tubuh mereka, yang berkontribusi pada peningkatan prosedur bedah 

estetika. Pada tahun 2023, di Kanada, tercatat 35 juta prosedur estetika dilakukan, mengalami 

kenaikan sebesar 40% dibandingkan dengan empat tahun sebelumnya. Media sosial, khususnya 

platform seperti Instagram dan Snapchat, yang sering menampilkan standar kecantikan tidak 

realistis melalui filter dan gambar selebriti, memiliki pengaruh yang signifikan terhadap 

fenomena ini. Penelitian juga menunjukkan bahwa paparan terhadap gambaran tubuh ideal 

yang tersebar di media sosial dapat mendorong individu untuk mempertimbangkan bedah 

kosmetik, dengan pencarian terkait prosedur estetika yang meningkat tajam setelah peluncuran 

Instagram. Selain itu, tekanan sosial mengenai penampilan yang diperburuk oleh pandemi 

COVID-19 turut memperbesar permintaan akan prosedur kosmetik, terutama melalui 

panggilan video, yang membuat banyak individu semakin sadar akan penampilan mereka 

(Goldfield, 2025). 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

39 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

Fenomena operasi plastik di Indonesia, terutama di kalangan generasi Z dan milenial, 

semakin berkembang seiring dengan meningkatnya kesadaran akan pentingnya penampilan. 

Banyak individu yang memilih prosedur seperti rhinoplasty (operasi hidung), blepharoplasty 

(operasi kelopak mata), breast augmentation (peningkatan payudara), dan liposuction (sedot 

lemak) untuk meningkatkan estetika fisik mereka. Tren ini dipengaruhi oleh faktor sosial media 

dan standar kecantikan yang berkembang, meskipun demikian, setiap prosedur memiliki risiko 

dan memerlukan perencanaan yang matang. Beberapa selebriti Indonesia yang telah menjalani 

operasi plastik juga berbagi pengalaman mereka, menunjukkan bahwa perubahan penampilan 

sering kali dilakukan untuk tujuan yang lebih pribadi dan bukan hanya untuk mengikuti tren. 

Meskipun demikian, ahli bedah plastik menekankan pentingnya konsultasi yang mendalam dan 

kesiapan mental sebelum menjalani prosedur tersebut, mengingat efek samping yang mungkin 

timbul (Aulia, 2024; Elmira, 2023; Tempo, 2023). 

Bedah estetika sering kali dihadapkan pada dilema etis, terutama ketika pasien memiliki 

harapan yang tidak realistis atau terpengaruh oleh gangguan dismorfia tubuh, yang dapat 

mengarah pada keputusan medis yang dipengaruhi faktor psikologis. Oleh karena itu, penting 

bagi pasien untuk diberikan pemahaman yang jelas mengenai prosedur, potensi risiko, dan hasil 

yang diharapkan agar mereka dapat membuat keputusan yang terinformasi. Di sisi lain, ahli 

bedah harus menyeimbangkan antara keinginan pasien untuk perubahan fisik dengan 

pertimbangan akan risiko kesehatan yang mungkin timbul, serta memastikan bahwa prosedur 

yang dilakukan tidak merugikan kondisi fisik atau psikologis pasien. Dengan demikian, 

persetujuan yang diinformasikan dan evaluasi etis yang ketat menjadi sangat penting dalam 

pelaksanaan bedah estetika (Mousavi, 2010). 

 

B. Pandangan Hukum Islam Mengenai Bedah Plastik 

Al-Qur’an sebagai pedoman umat Islam dalam menjalankan ajarannya, terdapat 

berbagai macam penjelasan dalam Al-Qur’an mengenai keimanan termasuk dalam merawat 

tubuh menjaga kecantikan serta memperindah anggota tubuh merupakan suatu ibadah. Karena 

pada dasarnya Allah sangat menyukai keindahan (Triyana et al., 2022). Sesungguhnya memang 

benar jika Allah menyukai yang indah-indah dan Islam juga membolehkan seseorang untuk 

berhias atau mempercantik diri selama tidak berlebih-lebihan, apalagi sampai mengubah 

ciptaan Allah. Jika dipikir secara logika, apa ruginya Allah apabila ada yang melakukan operasi 

kecantikan, sebab sesuatu yang telah baik diberikan Allah kemudian dilakukan lagi upaya lain 

agar pemberian tersebut menjadi super lebih baik, tentunya kalau dipikir-pikir Allah pasti 

senang, terlebih Allah juga menyukai hal-hal yang indah-indah (Ney et al., 2023). 

Dalam Al-Qur’an surah An-Nisa’ ayat 119 Allah Swt. berfirman: 

نَّهُمْ فالايغُاي ِ  مُرا ٰ لَا نَّهُمْ فالايبُات كُِنَّ اٰذاانا الَْانْعاامِ وا مُرا ٰ لَا ن ِيانَّهُمْ وا مُا لَا ضُِلَّنَّهُمْ وا لَا نْ  وَّ لِيًّا م ِ نْ يَّتَّخِذِ الشَّيْطٰنا وا ما ِ وۗا لْقا اللّٰه رُنَّ خا

ِ فاقادْ خا  بيِْنًا  دوُْنِ اللّٰه انًا مُّ  سِرا خُسْرا
”Aku benar-benar akan menyesatkan mereka, membangkitkan angan-angan kosong 

mereka, menyuruh mereka (untuk memotong telinga-telinga binatang ternaknya) hingga 

mereka benar-benar memotongnya,166) dan menyuruh mereka (mengubah ciptaan Allah) 

hingga benar-benar mengubahnya.”167) Siapa yang menjadikan setan sebagai pelindung 

selain Allah sungguh telah menderita kerugian yang nyata”. 

Surah An-Nisa’ ayat 119 juga menjadi landasan bagi Imam Al-Qurtubi berpendapat. 

Menurutnya, bahwa merubah ciptaan Allah dalam bentuk apapun yang tidak ada kaitan dengan 

kesehatan merupakan perbuatan yang dilarang, seperti membuat tato, memotong punggur 

(gigi), mengebiri manusia, homoseksual, berpakaian dan bertingkah laku seperti manusia 

lawan jenisnya, dan lain sebagainya. 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

40 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

Firman Allah Swt tersebut maksudnya adalah bahwa orang yang telah normal organ 

tubuhnya dilarang untuk merubah bentuknya karena termasuk merubah ciptaan Allah Swt. Hal 

ini dapat dipahami bahwa seorang laki- laki dan perempuan yang normal bentuk organ 

tubuhnya dilarang oleh Islam merubah bentuk yang ada tanpa alasan yang hak yang dibenarkan 

oleh Islam. Ulama fiqih memberikan alasan tidak diperbolehkanya melakukan operasi plastik 

karena berdasarkan firman Allah dalam surat An-Nisa’ (4) ayat 119, yang artinya: “Dan saya 

benar-benar akan menyesatkan mereka, dan akan membangkitkan angan-angan kosong pada 

mereka dan akan saya suruh mereka (merubah ciptaan Allah Swt), lalu benar-benar mereka 

merubahnya. Barang siapa yang menjadikan syaitan menjadi pelindung selain Allah Swt, 

maka sesungguhnya ia menderita kerugian yang nyata” (magfirah & Heniyatun, 2015). 

Ayat ini dari sisi umum lafaz melarang semua jenis mengubah bentuk dari ciptaan Allah. 

Maka pada bedah plastik yang mengalami perubahan bentuk dari dasar ciptaan Allah juga 

merupakan sebagai bentuk tipu daya kesesatan dari setan. Bahkan sebagian ulama klasik 

menyebutkan bahwa mengebiri pada binatang juga termasuk dalam mengubah bentuk, namun 

para fuqaha memberi keringanan pada perkara mengebiri hewan ternak untuk kebutuhan maka 

boleh untuk hewan kecil yang halal dimakan, dan haram pada selainnya (Fatahillah et al., 2022). 

Salah satu jenis operasi dalam pandangan Islam yaitu Operasi Ghairu Ikhtiyariyah yang 

dimana operasi ini bertujuan untuk mengobati penyakit yang terjadi tanpa kekuasaan seseorang 

di dalam penyakit tersebut. Apakah penyakit yang telah ada ketika seseorang baru lahir seperti 

bergabungnya jari tangan atau kaki, bibir sumbing, tertutupnya lubang yang terbuka (hidung 

atau telinga, dll) dan berbagai jenis penyakit lainnya yang terjadi tanpa dikehendaki. Operasi 

jenis ini hanya bertujuan untuk mengobati penyakit dan pada nantinya akan menghasilkan 

keindahan pada orang yang telah diobati. Dan keindahan itu hanya sebagai efek dari operasi 

dan ini dibolehkan di dalam syariat Islam. Alasan operasi ini dibolehkan adalah sesuai sesuai 

dengan hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah bahwasannya Nabi Muhammad Saw 

bersabda: "Allah tidak menurunkan penyakit kecuali menurunkan pula obatnya” (Ulwan & 

Kurniawan, 2020). 

Dalam kaidah fiqih disebutkan bahwa, “hukum yang pokok dari segala sesuatu adalah 

boleh, sehingga terdapat dalil yang mengharamkan” (Mujib, 2001). Berdasarkan kaidah ini, 

maka dibolehkan melakukan sesuatu hal apapun sampai ada dalil atau petunjuk yang 

menyatakan keharaman melakukan suatu hal tersebut. Maka dari itu, operasi plastik haruslah 

dilihat dari tujuannya. Abdussalam Abdurrahim as-Sakari, seorang ahli fiqih modern dari 

Mesir, di dalam bukunya al- A’da al-Adamiyyah min Manzur al-Islam (Anggota Tubuh 

Manusia dalam Pandangan Islam), membagi operasi plastik berdasarkan tujuannya menjadi 

dua yaitu operasi plastik dengan tujuan pengobatan (dharurah dan hajjiyah) dan operasi plastik 

dengan tujuan mempercantik diri. 

Operasi plastik untuk tujuan pengobatan secara syari’at dibolehkan, baik yang bersifat 

dharurah (darurat) maupun hajjiyah (dibutuhkan). Salah satu contoh operasi plastik dalam 

kasus dharurah adalah operasi pada saluran air seni karena terjadi penyumbatan. Prosedur 

operasi ini dilakukan karena dikhawatirkan air seni akan merembes ke tempat-tempat lain, 

sehingga yang mengidap penyakit ini sulit untuk melakukan ibadah dengan tenang karena 

pakaian dan badannya sering bernajis. Selain itu, penyumbatan air seni juga dapat menimbulkan 

komplikasi penyakit lain bagi yang bersangkutan. Demikian juga halnya dengan operasi plastik 

yang bersifat dibutuhkan (hajjiyah), seperti untuk memperbaiki kecacatan atau kerusakan 

seperti bibir sumbing atau kulit rusak karena terbakar, dibolehkan secara syari’at berdasarkan 

pertimbangan kecacatan pada seseorang itu dapat menghalanginya untuk menjalani kehidupan 

sosialnya. Apalagi yang menyandang cacat itu adalah pejabat atau pemuka masyarakat yang 

akan sangat mempengaruhi kewibawaan dan kharismanya (Fitria, 2023). 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

41 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

C. Batasan-Batasan dalam Melakukan Operasi Plastik 

Meskipun pada dasarnya berhias dan memperindah fisik tidak dilarang, Islam menetapkan 

aturan yang membatasi agar tidak melampaui batas dan tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip 

syariat. Allah berfirman dalam Al-Qur'an untuk mengambil perhiasan tanpa berlebihan (Al-A'raf: 

31). Untuk wanita yang sudah menikah, Islam mendorong mereka untuk berdandan dan tampil 

menarik untuk suaminya, yang dapat meningkatkan keintiman dan keharmonisan dalam rumah 

tangga. Namun, beberapa bentuk perhiasan, seperti menyambung rambut, tato, pencabutan alis, 

dan perawatan gigi yang merusak ciptaan Tuhan, dianggap terlarang karena mengubah bentuk 

fisik alami. Meskipun demikian, ini tidak berarti bahwa semua bentuk perhiasan atau kecantikan 

dilarang, karena Islam pada dasarnya membolehkan segala bentuk keindahan yang tidak 

melanggar prinsip-prinsip tersebut (https://noslih.com/, 2024). 

Dalam perspektif Islam, ada prinsip dasar yang melarang perubahan fisik yang tidak 

urgen, yang dianggap sebagai upaya untuk mengubah ciptaan Tuhan. Hal ini tercermin dalam 

larangan terhadap tindakan seperti menyambung rambut, mencukur alis, atau membuat tato, 

yang dianggap sebagai bentuk manipulasi tubuh yang tidak sesuai dengan syariat. Berdasarkan 

prinsip ini, operasi plastik yang dilakukan semata-mata untuk tujuan estetika tanpa alasan 

medis atau darurat dapat dipandang sebagai perubahan yang tidak dibenarkan, karena 

mengubah bentuk fisik tubuh secara permanen tanpa keperluan yang mendesak. Islam juga 

mengajarkan untuk menjaga keaslian dan kecantikan alami. Walaupun diperbolehkan berhias 

untuk tujuan tertentu, seperti untuk suami, hal ini harus dilakukan dengan menjaga 

kesederhanaan dan tidak merusak fitrah tubuh yang telah diberikan oleh Tuhan. 

Selain itu, Islam menganjurkan untuk tidak berlebihan dalam berhias, yang bisa 

menimbulkan kesan untuk menarik perhatian orang lain. Operasi plastik yang bertujuan untuk 

memenuhi standar kecantikan sosial atau keinginan pribadi yang berlebihan dapat dianggap 

sebagai kemewahan yang tidak perlu, bertentangan dengan prinsip kesederhanaan dalam Islam. 

Selain itu, tindakan ini juga dapat membawa risiko fisik dan psikologis yang merugikan 

kesehatan tubuh, yang seharusnya dijaga sebagai amanah dari Tuhan. Dengan demikian, 

operasi plastik yang dilakukan semata-mata untuk tujuan estetika tanpa adanya urgensi medis, 

dapat dianggap bertentangan dengan ajaran Islam yang menekankan pada menjaga keaslian 

ciptaan Tuhan, menghindari perubahan tubuh yang tidak diperlukan, serta menjaga kesehatan 

tubuh sebagai bentuk rasa syukur atas anugerah Tuhan. 

Operasi plastik dibagi menjadi dua jenis: rekonstruksi dan kecantikan. Operasi 

rekonstruksi bertujuan untuk memperbaiki kekurangan fisik bawaan, seperti bibir sumbing. 

Sementara itu, operasi kecantikan dilakukan untuk memperindah bagian tubuh tertentu (Nazila, 

2018). Selain diatur dalam hukum positif, praktik bedah plastik yang tidak berkaitan dengan 

alasan medis juga dibahas dalam konteks hukum Islam, berdasarkan Al-Qur'an dan Hadist. 

Operasi plastik yang dilakukan untuk tujuan pengobatan sejalan dengan sebuah hadis yang 

menganjurkan umat untuk berobat. Hadist tersebut menyatakan bahwa Allah tidak akan 

mengubah nasib seseorang kecuali jika orang itu berusaha dan berdoa. Ini menunjukkan 

pentingnya upaya manusia dalam mengatasi masalah kesehatan. 

“Berobatlah kamu wahai hamba-hamba Allah Swt, karena sesungguhnya Allah tidak 

meletakkan suatu penyakit kecuali Dia juga meletakkan obat penyembuhannya, selain penyakit 

yang satu, yaitu penyakit tua.” (Hadist riwayat Ahmad in hanbal, Al-Tirmidzi) (Hermawan, 2020). 

Operasi untuk memperindah dan kecantikan diharamkan sedangkan untuk 

menghilangkan cacat atau penyakit maka diperbolehkan. Operasi plastik untuk tujuan 

pengobatan diperbolehkan karena bersifat daruri (vital atau penting) dan dibutuhkan. Bersifat 

darurat di sini dimaknai sebagai kesulitan yang sangat menentukan eksistensi manusia, karena 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

42 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

jika ia tidak diselesaikan, maka akan mengancam jiwa dan kehormatan manusia (Dr. Agus 

Hermanto, 2021). Misalnya, seseorang yang mempunyai cacat sejak lahir maupun cacat yang 

disebabkan oleh hal tertentu, untuk memperbaiki keadaan fisiknya tersebut, ia diperbolehkan 

melakukan operasi, karena orang yang mempunyai cacat biasanya tersisih dari kehidupan 

masyarakat yang normal. Oleh karena itu untuk menghindari hal tersebut, operasi untuk 

memperbaiki tubuh yang cacat agar menjadi lebih sempurna sangat dianjurkan karena menolak 

bahaya dan lebih diutamakan mengupayakan manfaat (magfirah & Heniyatun, 2015). 

Di sisi lain pendapat ulama tentang Batasan-batasan dalam melakukan operasi bedah 

plastik untuk Kesehatan Diperbolehkan jika berdasarkan kondisi kesehatan pasien. Ini 

mencakup keadaan seperti cacat bawaan lahir atau cedera akibat kecelakaan yang mengganggu 

aktivitas sehari-hari. Dalam kasus ini, operasi plastik dianggap sebagai tindakan medis yang 

diperlukan. Sedangkan, merubah bentuk tubuh dilarang jika tujuannya hanya untuk 

mempercantik diri tanpa alasan medis yang jelas. Tindakan ini dianggap sebagai pengubahan 

ciptaan Allah dan dikategorikan haram. Selain itu, ulama juga melarang siapa pun yang 

memfasilitasi atau membantu dalam melakukan operasi plastik untuk tujuan estetika, karena 

hal ini dianggap sebagai tindakan zalim (Naila Azzahra, Azkiah Zahra Safa, 2024). 

Apalagi di era modern sekarang ini, teknologi di bidang informasi dan komunikasi maju 

dengan pesat, sehingga memudahkan manusia untuk saling mengenal dan berinteraksi dalam 

waktu yang relatif singkat (Jauhari, 2013). Hal seperti ini tentu akan membawa dampak buruk 

bagi pelaku yang memiliki cacat bawaan lahir maupun akibat kecelakaan apabila tidak 

diminimalisir. 

Operasi plastik yang diharamkan karena bersifat untuk kenikmatan semata-mata. 

Seperti mempercantik diri. Misalnya, hidungnya yang pesek dibikin mancung, matanya yang 

sipit dibikin luas, bibirnya yang tebal dibikin tipis. Seperti yang banyak dilakukan oleh para 

selebriti tanah air sangat tidak rasional. Karena operasi seperti ini selain berbahaya, karena 

sangat berisiko komplikasi, juga sangat kuat aroma mengubah ciptaan Allah Swt dan termasuk 

perbuatan melampaui batas dan berbuat kerusakan di bumi. Termasuk dalam kategori ini 

adalah pengubahan jenis kelamin laki-laki menjadi perempuan dilakukan dengan memotong 

penis dan testis, kemudian membentuk kelamin perempuan (vagina) dan membesarkan 

payudara dan sebaliknya (Fathonah, 2015). 

Operasi yang menyebabkan perubahan permanen pada tubuh dianggap tidak sesuai jika 

tidak ada alasan medis yang mendesak. Prinsip ini bertujuan untuk menjaga agar perubahan yang 

tidak diperlukan tidak dilakukan begitu saja, apalagi yang sifatnya permanen. Namun, jika tujuan 

operasi hanya untuk mempercantik diri tanpa ada alasan medis yang mendesak, Islam biasanya 

tidak memperbolehkannya dan di haramkan di agama Islam. Hal ini karena keinginan semata 

untuk mempercantik diri bisa dianggap sebagai tanda ketidakpuasan terhadap ciptaan Allah. 

Salah satu masalah lain adalah beberapa ahli medis terkhusus operasi pelastik dengan 

tujuan kecantikan kerap kali tidak memperhatikan tujuan operasi plastik untuk kecantikan yang 

menimbulkan bahaya dengan yang tidak menimbulkan bahaya. Kerap kali ahli medis terfokus 

pada kepuasan pelanggan dan materi yang yang dihasilkan dari pelanggan. Maka dari itu ahli 

medis terkhusus operasi kecantikan harus lebih memperhatikan kemungkinan bahaya dalam 

melakukan operasi plastik. 

Dalam Islam, tindakan medis seperti operasi plastik harus melalui pertimbangan 

syariah. Prinsip utama dalam hukum Islam adalah bahwa tindakan medis diperbolehkan jika 

dilakukan untuk kemaslahatan atau untuk menghilangkan mudharat, seperti dalam kasus 

rekonstruksi tubuh akibat kecelakaan atau cacat bawaan (Zarkasih, 2021). Hal ini juga 

didukung oleh kaidah fiqh yang menyatakan bahwa segala sesuatu itu pada dasarnya boleh, 

kecuali ada dalil yang mengharamkannya. Dengan demikian, operasi plastik yang dilakukan 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

43 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

untuk memperbaiki tubuh yang rusak atau cacat dianggap sesuai dengan syariah selama 

dilakukan oleh tenaga medis yang berkompeten dan bertujuan untuk memperbaiki fungsi tubuh 

(Ney et al., 2023). 

Islam melarang tindakan operasi plastik yang dilakukan hanya untuk memperindah 

penampilan fisik tanpa alasan medis yang jelas. Mengubah ciptaan Allah untuk alasan estetika 

semata dianggap sebagai bentuk ketidakpuasan terhadap pemberian-nya dan termasuk dalam 

tindakan yang mengikuti bisikan setan. Sebagaimana disebutkan dalam AlQur’an, merubah 

ciptaan Allah merupakan tindakan yang terlarang (Shihab, 2018). Ulama juga menegaskan 

bahwa operasi plastik untuk memperindah penampilan, seperti memancungkan hidung atau 

mengencangkan kulit, melanggar fitrah manusia dan dapat merusak nilai-nilai yang dijunjung 

tinggi dalam Islam. 

 

PENUTUP  

Operasi Plastik Rekonstruktif yang diperbolehkan dalam Islam adalah sejauh bertujuan 

untuk memperbaiki fungsi tubuh yang rusak akibat kecelakaan, penyakit, atau cacat bawaan. 

Operasi jenis ini dianggap sejalan dengan prinsip syariah karena bertujuan untuk kemaslahatan 

dan menghilangkan mudharat. Adapun operasi plastik estetika yang dilakukan hanya untuk tujuan 

estetika tanpa alasan medis dilarang dalam. Hal ini dianggap sebagai bentuk ketidakpuasan 

terhadap ciptaan Allah dan bertentangan dengan nilai-nilai syariah, Batasan Operasi Plastik dalam 

Islam, Prinsip Islam tentang Kesehatan dan Keindahan Islam mendorong umatnya untuk menjaga 

kesehatan dan merawat tubuh, namun tetap harus sesuai dengan etika syariah. 

Pendapat ulama tentang Batasan-batasan dalam melakukan operasi bedah plastik untuk 

kesehatan diperbolehkan jika berdasarkan kondisi kesehatan pasien. Ini mencakup keadaan 

seperti cacat bawaan lahir atau cedera akibat kecelakaan yang mengganggu aktivitas sehari-

hari. Dalam kasus ini, operasi plastik dianggap sebagai tindakan medis yang diperlukan. 

Sedangkan, merubah bentuk tubuh dilarang jika tujuannya hanya untuk mempercantik diri 

tanpa alasan medis yang jelas, tindakan ini dianggap sebagai pengubahan ciptaan Allah dan 

dikategorikan haram. Selain itu, ulama juga melarang siapa pun yang memfasilitasi atau 

membantu dalam melakukan operasi plastik untuk tujuan estetika, karena hal ini dianggap 

sebagai tindakan zalim. 

  

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

44 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

DAFTAR PUSTAKA 

American Society of Plastic Surgeons. (2025). What is Plastic Surgery? American Society of 

Plastic Surgeons. https://www.plasticsurgery.org/for-medical-

professionals/community/medical-students-forum/what-is-plastic-surgery 

Aulia, F. T. (2024, June 12). Sudah Cantik Alami, 10 Artis Ini Jalani Oplas untuk Penampilan 

yang Lebih Sempurna—KapanLagi.com. 

https://www.kapanlagi.com/showbiz/selebriti/sudah-cantik-alami-10-artis-ini-jalani-

oplas-untuk-penampilan-yang-lebih-sempurna-0fdb29.html?page=12 

Dr. Agus Hermanto, M. H. I. (2021). AL-QAWA’ID AL-FIQHIYYAH Dalil dan Metode 

Penyelesaian Masalah-Masalah Kekinian (Faizul Munir, Ed.; 1st ed.). VC. Literasi 

Nusantara Abadi. 

Elmira, P. (2023, July 1). Tren Operasi Plastik di Kalangan Gen Z dan Milenial di Indonesia. 

liputan6.com. https://www.liputan6.com/lifestyle/read/5333416/tren-operasi-plastik-

di-kalangan-gen-z-dan-milenial-di-indonesia 

Fatahillah, Haqqi, A. R. A., Matali, A., & Kurniawan, C. S. (2022). Bedah Plastik Dalam 

Pandangan Ulama Klasik. Ahkam, 10(1), 203–226. 

Fathonah. (2015). Realita Tahgyir Al-Jins Dan Hukum Perkawinannya Dalam Perspektif Di 

Indonesia. Al Hikmah Studi Keislaman, 2(September), 88–163. 

Fitria, M. (2023). Operasi Plastik dan Selaput Dara Dalam Perspektif Hukum Islam. USRATY : 

Journal of Islamic Family Law, 1(1), 12–22. 

Goldfield, G. (2025, February 11). The Rise of Cosmetic Surgery in the Social Media Era | 

Psychology Today. https://www.psychologytoday.com/us/blog/no-more-

fomo/202502/the-rise-of-cosmetic-surgery-in-the-social-media-era 

Hermawan, B. D. (2020). Tinjauan Yuridis terhadap Perubahan Fisik pada Manusia (Operasi 

Plastik) dalam Perspektif Hukum Islam. 10–13. 

https://noslih.com/. (2024, November 18). المرأة زينة   .ضوابط 

https://noslih.com/article/%D8%B6%D9%88%D8%A7%D8%A8%D8%B7-

%D8%B2%D9%8A%D9%86%D8%A9-

%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B1%D8%A3%D8%A9 

Jauhari, I. (2013). Kesehatan dalam pandangan Hukum Islam. Kanun Jurnal Ilmu Hukum, 55, 

33–57. https://doi.org/ISSN: 0854-5499 

Kurniati, Najwa Fakhira Hisbuddin, Fianti Armanda, M. R. I. F. A. (2024). Membumikan 

Ushul Fiqh: Kajian Terhadap Definisi , Objek Pembahasan , dan Urgensi 

Mempelajarinya di Era Kontemporer. Politik, Sosial, Hukum Dan Humaniora, 2(3). 

magfirah,  nurul, & Heniyatun. (2015). KAJIAN YURIDIS OPERASI PLASTIK SEBAGAI 

IJTIHAD DALAM HUKUM ISLAM. Kajian Yuridis Operasi Plastik Sebagai Ijtihad 

Dalam Hukum Islam, 2(59), 122. 

Mousavi, S. (2010). The Ethics of Aesthetic Surgery. Journal of Cutaneous and Aesthetic 

Surgery, 3(1), 38–40. https://doi.org/10.4103/0974-2077.63396 

Naila Azzahra, Azkiah Zahra Safa, L. N. A. (2024). Operasi Plastik dalam Islam: Tinjauan 

tentang Kebutuhan , Prinsip Syariah, dan Pertimbangan Etis. Studi Pendidikan Agama 

Islam Volume., 1(3). 

Ney, P., Kasim, N. M., & Mustika, W. (2023). Operasi Bedah Plastik Dalam Perspektif Hukum 

Islam. Politik, Sosial, Hukum Dan Humaniora, 1(3), 200–219. 

Shihab, Dr. M. Q. (2018). Pengantar Fisika Modern. Yogyakarta, Deepublish. Buku, 9, 624. 

Tempo. (2023, April 27). 11 Artis Indonesia yang Menjalani Operasi Plastik untuk Menunjang 

Penampilan. Tempo. https://www.tempo.co/hiburan/11-artis-indonesia-yang-

menjalani-operasi-plastik-untuk-menunjang-penampilan--193903 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683


Dwi Fa’yi Arya Sakhi, Awaluddin Nur, Andika Dwi Putra, Kurniati Vol. 3 No. 1 (2025) 

 

45 | P a g e  
AL-FIQH: 

Journal of Islamic Studies 

DOI: 10.59996/al-fiqh.v3i1.683  
 

Triyana, D., Muhibbin, M., & Bastomi, A. (2022). Operasi Bedah Plastik untuk Meningkatkan 

Kecantikan dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Kesehatan. Dinamika, 28(16), 

5460–5477. 

Ulwan, M. N., & Kurniawan, R. R. (2020). Operasi Plastik Perspektif Hukum Islam. Qur’an: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 10(10). 

Utami, D., Nur, H., Alghifari, A., Sekolah, I., Agama, T., & Negeri, I. (2020). ِ  و ير ِ ب ك ِ ي
 س ْ ِ إ و ِ نل ِ ل ع ِ ع ْ ِ إ ا م ا م ْ ن ْ ا ن ن ا ا نو ُ ل ا أ س ا ك ُ ُ ث ْ ْ م ب ُ فا ا ن م ا ه ا   ِ م ْ لَ و ر ِ ف ِ ع ِ ي ِ ف ل

اَ ْ ا أ آ م ْ ُ ق ر 29–16, 1. سا ا ه ُ . 

Zarkasih, H. (2021). Ilmu Hukum Dan Tata Hukum Islam Di Indonesia, (Jakarta: Raja 

Grafindo, 1998), 43. (Hery Zarkasih, Ed.). Literasi Nusantara. 

 

https://doi.org/10.59996/al-fiqh.v3i1.683

