
 

AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
Vol. 3. No. 2. (2025) Hal. 81-93 

 
e-ISSN: 2986-6030  

 

81 | P a g e  
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 
https://glorespublication.org/index.php/ekodestinasi 

Ukhūwah Islāmiyyah sebagai Pilar Moderasi Beragama 
dan Solidaritas Sosial di Era Modern 

 
Hamzah Saputra1, Rosmini2, Sohrah3 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: omiwong8603@gmail.com  
 

Histori Naskah  ABSTRACT 
 

Diserahkan: 
02-01-2026 

 
Direvisi: 

08-01-2026 
 

Diterima: 
12-01-2026 

 The phenomena of social fragmentation, religious polarization, and the decline 
of humanitarian solidarity highlight the importance of reviving the value of 
ukhuwah (brotherhood) in Islam. This study aims to examine the concept of 
ukhuwah in the Qur’an, particularly in Surah Al-Ḥujurāt verse 10, and its 

relevance to modern social life. The research employs a library research 
method with a thematic interpretation approach (tafsir mawḍū‘ī). Primary data 

sources include the Qur’an and both classical and contemporary exegeses such 
as Tafsir Al-Marāghī, Tafsir Al-Mishbah, and Tafsir Al-Azhar. The data were 
analyzed descriptively and qualitatively by interpreting the verse in its social 
and humanitarian context. The results indicate that ukhuwah consists of four 
main levels: ukhuwah ‘ubūdiyyah (brotherhood among all of God’s creations), 

ukhuwah insāniyyah (human brotherhood), ukhuwah wathaniyyah (national 

brotherhood), and ukhuwah dīniyyah (religious brotherhood). Surah Al-
Ḥujurāt [49]:10 emphasizes that true ukhuwah is realized through peace (iṣlāḥ) 

and piety. These values are relevant in strengthening unity among Muslims, 
promoting interreligious tolerance, and fostering social solidarity in 
contemporary society. 

Keywords : Ukhūwah Islāmiyyah, religious moderation, Social Life 
   
  ABSTRAK 
  Fenomena perpecahan sosial, polarisasi keagamaan, dan menurunnya 

solidaritas kemanusiaan menunjukkan pentingnya menghidupkan kembali nilai 
ukhuwah dalam Islam. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep ukhuwah 
dalam Al-Qur’an, khususnya surat Al-Ḥujurāt ayat 10, serta relevansinya dalam 
kehidupan bermasyarakat modern. Penelitian menggunakan metode 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī). 

Sumber data primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik serta kontemporer 

seperti Tafsir Al-Marāghī, Tafsir Al-Mishbah, dan Tafsir Al-Azhar. Data 
dianalisis secara deskriptif-kualitatif dengan menafsirkan ayat berdasarkan 
konteks sosial dan kemanusiaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
ukhuwah memiliki empat tingkatan utama: ukhuwah ‘ubūdiyyah (persaudaraan 
sesama makhluk Allah), ukhuwah insāniyyah (kemanusiaan), ukhuwah 
wathaniyyah (kebangsaan), dan ukhuwah dīniyyah (seiman). QS. Al-Ḥujurāt 

[49]:10 menegaskan bahwa ukhuwah sejati diwujudkan melalui perdamaian 
(iṣlāḥ) dan ketakwaan. Nilai ini relevan untuk memperkuat persatuan umat, 
toleransi antaragama, dan solidaritas sosial dalam masyarakat modern. 

Kata Kunci : Ukhūwah Islāmiyyah, Moderasi Beragama, Kehidupan Bermasyarakat 

   

Corresponding 
Author 

: Hamzah Saputra, Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Jl. Sultan 
Alauddin No. 63, Kelurahan Gunung Sari, Kecamatan Rappocini, Kota 
Makassar, Provinsi Sulawesi Selatan, Indonesia, e-mail: 
omiwong8603@gmail.com  

 
  

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230320301079840
https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942
mailto:omiwong8603@gmail.com


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

82 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

PENDAHULUAN 
Kemajuan teknologi dan komunikasi membuat batas antarnegara semakin kabur, namun 

di sisi lain menimbulkan berbagai persoalan baru dalam hubungan sosial. Konflik, polarisasi, 
dan krisis kemanusiaan masih sering terjadi, baik karena perbedaan agama, ras, budaya, 
maupun kepentingan politik. Di tengah kompleksitas tersebut, manusia membutuhkan nilai 
universal yang mampu mempersatukan dan menumbuhkan rasa kemanusiaan bersama. 

Salah satu nilai yang ditawarkan Islam untuk menjawab tantangan ini adalah konsep 
ukhuwah, atau persaudaraan. Ajaran ini tidak hanya berbicara tentang hubungan spiritual 
antarumat Islam, tetapi juga mencakup semangat kemanusiaan yang luas. Ukhuwah 
mengajarkan pentingnya kebersamaan, kasih sayang, dan tolong-menolong di tengah 
perbedaan. Di sinilah Islam hadir sebagai agama yang menekankan keseimbangan antara 
hubungan manusia dengan Tuhannya (hablun minallah) dan hubungan manusia dengan 
sesamanya (hablun minannas). 

Nilai ukhuwah menjadi semakin penting karena dunia sedang mengalami gejala perpecahan 
sosial dan krisis empati. Di era digital, interaksi manusia sering kali bersifat semu, sementara 
perbedaan pandangan dengan mudah menimbulkan konflik, baik di ruang nyata maupun dunia 
maya. Polarisasi politik dan ideologis yang tajam memperlihatkan bahwa rasa persaudaraan kian 
tergerus oleh ego kelompok. Karena itu, ajaran ukhuwah hadir sebagai panduan moral yang 
mengingatkan manusia untuk kembali kepada fitrah saling menghargai dan mengasihi. 

Ukhuwah Islamiyah tidak hanya menguatkan ikatan spiritual antarumat Muslim, tetapi 
juga menjadi fondasi moderasi beragama yang relevan di era modern. Dengan prinsip kasih 
sayang, tolong-menolong, dan perdamaian, ukhuwah membimbing umat untuk menghindari 
sikap ekstrem, fanatisme, dan konflik sosial. Lebih dari sekadar nilai moral, ukhuwah menjadi 
pilar sosial yang meneguhkan persatuan, toleransi, dan solidaritas kemanusiaan sekaligus 
menjadi panduan bagi masyarakat plural untuk hidup harmonis di tengah dinamika globalisasi 
dan kompleksitas sosial kontemporer. 

Khusus di Indonesia, sebagai bangsa yang terdiri dari beragam suku, agama, dan budaya, 
nilai ukhuwah memiliki arti yang sangat strategis. Keberagaman yang semestinya menjadi 
kekayaan bangsa kadang berubah menjadi sumber perpecahan. Konflik horizontal, intoleransi, 
dan ujaran kebencian masih kerap muncul dalam ruang publik. Dalam konteks ini, ukhuwah 
menjadi landasan penting untuk memperkuat persatuan dan menjaga keutuhan Negara 
Kesatuan Republik Indonesia. 

Di kalangan umat Islam sendiri, tantangan ukhuwah juga tidak kalah besar. Perbedaan 
pandangan teologis, mazhab, dan orientasi politik sering kali menyebabkan ketegangan yang 
menggerus rasa persaudaraan. Padahal, Islam menegaskan bahwa umat yang beriman sejatinya 
bersaudara, sebagaimana firman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10: “Sesungguhnya orang-
orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah 
kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.” Ayat ini menunjukkan bahwa ukhuwah bukan 
sekadar ajaran moral, melainkan perintah langsung dari Allah yang memiliki konsekuensi 
sosial dan spiritual. 

Hal ini sejalan dengan beberapa kajian terdahulu yang menunjukkan bahwa penerapan nilai 
ukhuwah memiliki peran strategis dalam memperkuat moderasi beragama dan solidaritas sosial. 
Misalnya penelitian oleh Muhammad Shohib dkk menekankan bahwa ukhuwah mampu 
membangun toleransi antarumat Muslim sekaligus meredam sikap ekstremisme.(Shohib dkk., 
2024) Sementara itu, studi oleh Azwar dan Prio Utomo menemukan bahwa pendidikan yang 
menanamkan nilai ukhuwah secara konsisten efektif meningkatkan empati dan solidaritas sosial 
generasi muda (Rahmat & Utomo, 2025). Hasil penelitian Ida Rahmawati dkk juga 
mengungkapkan bahwa implementasi ukhuwah dalam kegiatan dakwah dapat menekan potensi 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

83 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

konflik sosial di Masyarakat (Rahmawati dkk., 2025). Selain itu, penelitian oleh Makhfud 
Syawaludin menunjukkan bahwa dalam konteks kehidupan masyarakat Indonesia yang beragam, 
konsep multicultural ukhuwah yang mencakup ukhuwah Islamiyah, ukhuwah wathaniyyah, dan 
ukhuwah basyariyah mampu menjadi landasan kebersamaan anggota masyarakat sekalipun 
berbeda pandangan sosial atau latar belakang budaya (Syawaludin, 2020). Dengan demikian, 
kajian-kajian ini memberikan dasar ilmiah bahwa penerapan nilai ukhuwah tidak hanya relevan 
secara teoritis, tetapi juga terbukti efektif dalam konteks sosial modern. 

Kajian ini menghubungkan antara ajaran Islam dengan persoalan kehidupan modern, 
seperti pluralisme, keadilan sosial, dan perdamaian dunia. Melalui pendekatan tematik 
terhadap Al-Qur’an, konsep ukhuwah dapat dipahami secara lebih kontekstual sehingga 

mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa kehilangan nilai dasarnya. Di tengah arus 
globalisasi yang cenderung menumbuhkan sikap individualistik dan kompetitif, konsep 
ukhuwah berfungsi sebagai penyeimbang. Ukhuwah mengajarkan pentingnya kebersamaan 
dan kepedulian sosial, dua hal yang kini sering diabaikan dalam masyarakat modern. Dengan 
semangat ta’awun (saling menolong) dan ishlah (mendamaikan), ukhuwah menuntun manusia 
untuk membangun kehidupan sosial yang harmonis dan berkeadilan. 

Pentingnya ukhuwah juga sangat terasa dalam bidang pendidikan dan pembinaan 
karakter generasi muda. Dalam era modern, banyak nilai kemanusiaan yang mulai terkikis oleh 
budaya instan dan egoisme. Melalui pendidikan yang menanamkan nilai ukhuwah, generasi 
muda dapat dibentuk menjadi pribadi yang empatik, toleran, dan bertanggung jawab sosial. Hal 
ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak individu cerdas secara 
intelektual, tetapi juga berakhlak mulia. 

Selain itu, dalam ranah dakwah, ukhuwah menjadi instrumen penting untuk 
menampilkan wajah Islam yang damai (rahmatan lil ‘ālamīn). Di tengah isu ekstremisme dan 
radikalisme yang sering dikaitkan dengan agama, ukhuwah memberikan narasi alternatif 
bahwa Islam adalah agama kasih sayang dan perdamaian. Dengan menghidupkan semangat 
ukhuwah, umat Islam dapat menjadi teladan dalam membangun peradaban yang menghormati 
perbedaan dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan 
 
LANDASAN TEORETIS 

Setiap ajaran dalam Islam memiliki dasar normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan 

Hadis, termasuk konsep ukhuwah yang menjadi inti dari kehidupan sosial umat Islam. Kata 
ukhuwah berasal dari akar kata Arab akhā yang berarti “saudara” atau “memperhatikan”. 

Secara etimologis, makna ini menggambarkan hubungan emosional yang dibangun atas dasar 
kepedulian, kasih sayang, dan rasa tanggung jawab antarsesama. Dari akar makna ini, lahirlah 
konsep ukhuwah yang tidak hanya bermakna hubungan darah, tetapi juga ikatan spiritual dan 
sosial yang menghubungkan manusia dalam satu ikatan kemanusiaan (Tim Penyusun, 1991). 

Dalam Al-Qur’an, kata akh (saudara) beserta seluruh bentuk turunannya muncul 
sebanyak 96 kali yang tersebar dalam 31 surah. Rinciannya sebagai berikut: 
1. Lafaz أخ  disebut 52 kali, antara lain terdapat pada surah An-Nisā’ (2 kali), Yūsuf (15 kali), 

Al-Aḥqāf, Al-A‘rāf (7 kali), Maryam, Al-Mu’minūn, Al-Furqān, Asy-Syu‘arā’ (5 kali), Hūd 
(3 kali), An-Naml, Al-‘Ankabūt, Ṭāhā (2 kali), Al-Mā’idah (4 kali), Al-Qaṣaṣ (2 kali), Ṣād, 
Al-Baqarah, Yūnus, Al-Ḥujurāt, Al-Ma‘ārij, dan ‘Abasa 

2. Lafaz َّ َتأَخ muncul sebanyak 8 kali, yaitu dalam surah An-Nisā’ (3 kali), Maryam, Ṭāhā, Al-
Qaṣaṣ, Al-A‘rāf, dan Az-Zukhruf. 

3. Lafaz َّ َيتَأَخ hanya disebut 1 kali, yakni dalam surah An-Nisā’. 
4. Lafaz َّ إخِْوَة  disebut 7 kali, tersebar di An-Nisā’ (2 kali) dan Yūsuf (4 kali), yang semuanya 

bermakna persaudaraan berdasarkan hubungan nasab, kecuali satu kali dalam Al-Ḥujurāt. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

84 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

5. Lafaz َّ أخََوَات  diulang 5 kali, yaitu dalam surah An-Nisā’ (2 kali), An-Nūr (2 kali), dan Al-
Aḥzāb. 

6. Lafaz َّ أخُْياَن hanya muncul 1 kali, yaitu dalam surah Al-Ḥujurāt. 
7. Adapun lafaz َّ إخِْوَان, yang merupakan bentuk jamak dari akh, digunakan untuk 

menunjukkan persaudaraan yang dapat didasari oleh hubungan darah maupun bukan, dan 
disebutkan 22 kali. Sebagian penggunaannya digandengkan dengan kata ad-dīn (agama). 
Kata ini muncul di sejumlah surah seperti Al-Isrā’, Qāf, Āli ‘Imrān (3 kali), Al-Ḥijr, Al-
Baqarah, At-Taubah (3 kali), An-Nūr (3 kali), Al-Aḥzāb (4 kali), Al-Ḥasyr (2 kali), Al-
An‘ām, Al-A‘rāf, dan Al-Mujādilah (al-Bāqī, 2007). 

Secara keseluruhan, kata akh beserta bentuk derivasinya termuat dalam 31 surah, terdiri 
atas 21 surah Makkiyyah dan 10 surah Madaniyyah. Terkadang digunakan untuk 
menggambarkan hubungan keluarga, terkadang untuk menunjukkan hubungan seagama, 
bahkan hubungan kemanusiaan yang universal. Salah satu ayat paling terkenal yang menjadi 
dasar teologis ukhuwah adalah firman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10: “Innamal 

mu’minūna ikhwatun”…(sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara). Ayat ini tidak 
hanya menegaskan status persaudaraan antarumat Islam, tetapi juga mengandung perintah 
moral untuk menjaga keharmonisan dan menyelesaikan konflik melalui jalan perdamaian. 

Para ulama klasik maupun kontemporer memberikan berbagai pandangan mengenai 
dimensi ukhuwah. M. Quraish Shihab dalam Wawasan Al-Qur’an menjelaskan bahwa 
ukhuwah memiliki beberapa tingkatan yang mencerminkan keluasan pandangan Islam tentang 
hubungan sosial. 
1. Ukhuwah ‘ubūdiyyah yaitu persaudaraan karena kesamaan sebagai makhluk ciptaan Allah. 
2. Ukhuwah insāniyyah atau persaudaraan kemanusiaan yang menegaskan kesamaan derajat 

seluruh manusia tanpa memandang agama dan ras. 
3. Ukhuwah wathaniyyah wa nasab yakni persaudaraan sebangsa dan seketurunan. 
4. Ukhuwah fī dīn al-Islām, yaitu persaudaraan yang dibangun atas dasar keimanan dan akidah 

yang sama 
Ukhuwah Islamiyah, dalam pandangan para cendekiawan Muslim seperti Hasan al-

Banna bukan hanya sekadar hubungan formal antarindividu yang seagama. Lebih dari itu, 
ukhuwah merupakan keterikatan hati dan jiwa yang lahir dari kesamaan iman. Hasan al-Banna 
menyebut ukhuwah sebagai “ikatan paling kokoh dan paling mulia,” karena dibangun atas 

dasar keyakinan yang sama terhadap Allah dan Rasul-Nya. Dalam konteks ini, ukhuwah 
berfungsi sebagai kekuatan moral yang melahirkan cinta, empati, dan kesiapan untuk 
berkorban demi kemaslahatan umat (Iryani & Tersta, 2019). 

Dari sisi sosiologis, ukhuwah juga menjadi konsep penting dalam pembentukan struktur 
sosial masyarakat Islam. Masyarakat yang kuat bukan hanya dibangun oleh hukum dan 
ekonomi, tetapi juga oleh nilai-nilai kepercayaan dan kebersamaan. Ukhuwah dalam konteks 
sosial berfungsi sebagai perekat yang menjaga kohesi sosial, mendorong kerja sama, dan 
menghindarkan masyarakat dari perpecahan. Inilah sebabnya Rasulullah صلى الله عليه وسلم, ketika membangun 
komunitas Madinah, menempatkan ukhuwah sebagai pilar utama dengan mempersaudarakan 
kaum Muhajirin dan Anshar. Langkah ini bukan hanya tindakan sosial, tetapi juga strategi 
peradaban yang memperkuat fondasi negara Islam pertama. 

Dari perspektif etika sosial Islam, ukhuwah juga terkait erat dengan konsep ta’awun 
(tolong-menolong) dan ishlah (perdamaian). Dalam hubungan sosial, Islam mendorong umatnya 
untuk saling membantu dalam kebaikan dan takwa serta menjauhi permusuhan. Ukhuwah dalam 
hal ini tidak hanya menjadi ajaran moral, tetapi juga prinsip sosial yang mendorong lahirnya 
masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. Dengan demikian, ukhuwah menjadi dasar bagi 
tegaknya nilai-nilai kemanusiaan seperti empati, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

85 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

Dalam pandangan modern, para pemikir Muslim kontemporer seperti Ali Abdul Halim 
dan Sayyid Abdul Azhim menekankan bahwa ukhuwah perlu dipahami secara dinamis. 
Artinya, ukhuwah harus mampu menjawab tantangan zaman, seperti globalisasi, disinformasi, 
dan krisis sosial. Mereka berpendapat bahwa ukhuwah tidak cukup hanya diajarkan di ruang 
teologis, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk kerja sama lintas komunitas, gerakan sosial, 
dan solidaritas kemanusiaan yang nyata. 

 
METODE PENELITIAN 

Kajian ini menggunakan pendekatan penelitian kepustakaan (library research) dengan 
metode deskriptif kualitatif. Data diperoleh melalui analisis terhadap sumber-sumber primer 
seperti Al-Qur’an, kitab tafsir klasik dan kontemporer (Tafsir al-Mishbah, Tafsir al-Azhar, 
Tafsir Ibnu Katsir, dan Al-Maraghi), serta literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah 
terkait konsep ukhuwah. 

Metode analisis yang digunakan adalah tafsir maudu’i (tematik), yaitu dengan 
menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan ukhuwah untuk kemudian dianalisis 
secara kontekstual (Mukhtar, 2009). Pendekatan ini dipilih agar diperoleh pemahaman 
komprehensif tentang makna ukhuwah dan penerapannya dalam kehidupan bermasyarakat. 
 

PEMBAHASAN 
Konsep ukhuwah merupakan nilai fundamental dalam Islam yang mengatur hubungan 

antarindividu dalam masyarakat berdasarkan kasih sayang, saling menghormati, dan 
kebersamaan. Secara bahasa, ukhuwah berasal dari kata akhā yang berarti “saudara” atau 

“memperhatikan.” Makna etimologis ini menunjukkan bahwa persaudaraan dalam Islam tidak 

hanya menyangkut ikatan lahiriah, melainkan juga hubungan batin yang dilandasi oleh rasa 
peduli dan tanggung jawab sosial (Shihab, 1998). 

A. Konsep Ukhuwah dalam Islam  
Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memberikan dasar yang jelas tentang 

ukhuwah. Firman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10 menjadi landasan utama: 

َ لعَلََّكُمْ ترُْحَمُوْنَ ࣖ     ١٠اِنَّمَا الْمُؤْمِنوُْنَ اخِْوَةٌ فَاصَْلِحُوْا بَيْنَ اخََوَيْكُمْ وَاتَّقوُا اللّٰه
Terjemahnya: “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara 

kedua saudaramu, dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.” 

(QS. Al-Ḥujurāt [49]: 10)  

Ayat ini menjadi dasar utama pemikiran tentang ukhuwah islāmiyyah karena secara 
eksplisit menyebutkan hubungan antarorang beriman sebagai ikhwah (saudara). Lafaz 
“innamā” pada awal ayat memberikan penegasan yang bersifat ḥaṣr (pembatasan), 
menandakan bahwa persaudaraan adalah identitas hakiki orang-orang beriman, bukan sekadar 
ajaran tambahan. Dengan kata lain, keimanan sejati meniscayakan adanya ukhuwah (tanpa 
ukhuwah, keimanan menjadi tidak sempurna). 

Dalam Tafsir Al-Ṭabarī, disebutkan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan perselisihan 
di kalangan kaum Anṣār di Madinah. Allah menegur mereka agar menyadari kembali bahwa 

hubungan keimanan jauh lebih kuat daripada ikatan suku atau kabilah. Menurut Al-Ṭabarī, kata 

ikhwah di sini tidak dimaksudkan dalam arti hubungan darah, tetapi persaudaraan spiritual yang 
dibangun atas dasar iman dan takwa. 

Sementara itu, Al-Qurṭubī menegaskan bahwa ayat ini mengandung dua perintah 
utama: 
1) menjaga kesatuan dan keharmonisan umat; 
2) melakukan iṣlāḥ (perdamaian) ketika terjadi konflik. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

86 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

Al-Qurṭubī menjelaskan bahwa ukhuwah tidak hanya berhenti pada rasa persaudaraan, tetapi 
juga harus diwujudkan dalam tindakan nyata, yaitu mendamaikan yang bertikai dan memperkuat 
solidaritas sosial. Menurutnya, ukhuwah sejati bukanlah sekadar kata-kata manis, melainkan aksi 
moral yang lahir dari hati yang dipenuhi kasih sayang dan empati (Al-Qurṭubī, 1965). 

Dalam Tafsir Al-Marāghī, ayat ini dijelaskan sebagai bentuk perintah untuk 
mengembalikan manusia kepada fitrahnya yang penuh kasih dan kedamaian. Ketika dua orang 
berselisih, Islam tidak menghapus status “saudara” dari mereka; justru menegaskan bahwa 

perselisihan tidak boleh memutuskan hubungan ukhuwah. Oleh karena itu, iṣlāḥ menjadi bukti 
nyata dari keimanan, sebab orang yang beriman akan selalu berusaha mendamaikan, bukan 
memecah-belah.(Al-Maraghi, 1993) 

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah, pemilihan kata ikhwah dalam ayat 
ini sangat signifikan. Secara kebahasaan, Al-Qur’an bisa saja menggunakan bentuk jamak lain 

dari kata akh, yaitu ikhwān, yang sering digunakan untuk menunjukkan persaudaraan non-
seketurunan. Namun, Allah justru memilih kata ikhwah, yang biasanya menunjukkan ikatan 
darah atau kekerabatan yang sangat dekat.(Shihab, 2002) 

Artinya, Al-Qur’an ingin menanamkan makna bahwa hubungan antarorang beriman seerat 

hubungan darah, bahkan mungkin lebih dalam karena disatukan oleh keimanan. Dengan begitu, 
ukhuwah islāmiyyah bukan sekadar hubungan sosial, melainkan ikatan spiritual-transendental 
yang menghubungkan hati-hati orang beriman dalam kesatuan akidah dan tujuan hidup. 

Quraish Shihab juga menekankan bahwa perintah fa-aṣliḥū (maka damaikanlah) bukan 
hanya tugas para pemimpin atau ulama, tetapi tanggung jawab seluruh umat. Ini berarti 
ukhuwah bukan konsep pasif, melainkan tanggung jawab aktif umat Islam untuk menjaga 
keharmonisan dan menghindari fitnah sosial. Dalam konteks modern, hal ini bisa 
diterjemahkan sebagai kewajiban untuk mencegah polarisasi sosial, ujaran kebencian, dan 
permusuhan antarkelompok, baik di dunia nyata maupun di ruang digital (Shihab, 2007). 

Secara linguistik, kata ikhwah dan ikhwān sama-sama bentuk jamak dari akhā, tetapi 
digunakan dalam konteks yang berbeda. Ikhwah biasanya untuk persaudaraan seketurunan, 
sedangkan ikhwān untuk persaudaraan karena kesamaan nilai atau tujuan. Dengan penggunaan 
ikhwah dalam ayat ini, Al-Qur’an memberikan penekanan emosional bahwa iman menciptakan 

ikatan lebih kuat daripada darah. 
Selain itu, struktur ayat yang diakhiri dengan perintah “wa-ttaqullāha la‘allakum 

turḥamūn” (dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat rahmat) menunjukkan bahwa 
ukhuwah dan takwa saling berkaitan. Ukhuwah yang sejati hanya dapat terwujud bila hati manusia 
dipenuhi takwa, sebab tanpa takwa, persaudaraan akan mudah retak oleh kepentingan duniawi. 
Maka, ukhuwah bukan hanya urusan sosial, tetapi juga manifestasi dari ketakwaan kepada Allah 

Dari perspektif teologis, ukhuwah dalam Al-Qur’an adalah refleksi dari nama Allah Al-
Wadūd (Maha Pengasih) dan As-Salām (Sumber Kedamaian). Maka, setiap bentuk ukhuwah 
sejati adalah perwujudan sifat-sifat Ilahi dalam diri manusia.(Azhim, 2005) Ketika seseorang 
beriman tetapi tidak menumbuhkan kasih sayang terhadap sesamanya, maka ia belum benar-
benar mencerminkan nilai iman yang diajarkan oleh Al-Qur’an. Dengan demikian, QS. Al-
Ḥujurāt ayat 10 bukan hanya teks normatif, tetapi juga pedoman sosial dan spiritual yang 
mengarahkan manusia untuk membangun kehidupan damai, adil, dan saling menghormati. 
Ukhuwah dalam Islam adalah sarana untuk menegakkan rahmah (kasih sayang) dan taqwā 
(ketundukan kepada Allah) sebagai fondasi tatanan masyarakat yang harmonis. 

 
B. Asbāb al-Nuzūl Ayat Ukhuwah (QS. Al-Ḥujurāt [49]:10) dan Hadis yang Sejalan 

Untuk memperjelas landasan normatif ukhuwah, penting dicantumkan asbāb al-nuzūl 

QS. Al-Ḥujurāt [49]:10. Sejumlah riwayat menjelaskan bahwa ayat ini berkaitan dengan 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

87 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

terjadinya perselisihan di tengah komunitas Muslim di Madinah (antara lain konflik di sekitar 
Qubā’/Bani ‘Amr bin ‘Auf), sehingga Rasulullah صلى الله عليه وسلم turun langsung melakukan iṣlāḥ 

(rekonsiliasi). Konteks ini menegaskan bahwa ukhuwah dalam Al-Qur’an tidak berhenti pada 

pengakuan status ‘bersaudara’, tetapi menuntut tindakan sosial konkret: mendamaikan pihak 

yang bertikai dan menutup pintu eskalasi permusuhan. 
Riwayat lain (disebutkan dalam penjelasan tafsir) juga mengaitkan ayat ini dengan 

gesekan antar-kelompok (seperti Aws dan Khazraj) yang memuncak pada pertikaian fisik 
(memukul dengan pelepah kurma/sandal). Dengan turunnya ayat ini, Allah memerintahkan 
agar kaum beriman memulihkan relasi melalui iṣlāḥ dan memperkuat ketakwaan sebagai 

prasyarat hadirnya rahmat. Dengan demikian, asbāb al-nuzūl menguatkan kesimpulan bahwa 

ukhuwah adalah proyek sosial–spiritual yang meniscayakan manajemen konflik, bukan 
sekadar slogan moral. 

Hadis-hadis berikut memperkuat makna ukhuwah yang sejalan dengan QS. Al-Ḥujurāt 

[49]:10: 
  «الْمُسْلِمُ أخَُو الْمُسْلِمِ لََ يظَْلِمُهُ وَلََ يسُْلِمُهُ » .1

Artinya: “Seorang Muslim adalah saudara bagi Muslim lainnya; ia tidak menzaliminya dan 

tidak membiarkannya (dizalimi).” (HR. al-Bukhārī dan Muslim). 
2. « اانْصُرْ أخََاكَ ظَالِمًا أوَْ مَظْلوُمً  »  

Artinya: “Tolonglah saudaramu, baik ia berbuat zalim maupun dizalimi.” Maksud 

menolong yang zalim adalah mencegahnya dari kezaliman (HR. al-Bukhārī). 
 

C. Spesifikasi Ayat-Ayat Ukhuwah: Periode Makkiyyah–Madaniyyah 
Dalam studi ulūm al-Qur’ān, klasifikasi Makkiyyah–Madaniyyah membantu membaca 

perkembangan tema sosial. Secara umum, ayat-ayat ukhuwah yang bersifat penguatan tata 
sosial (adab bermasyarakat, rekonsiliasi konflik, dan tatanan kolektif) banyak hadir pada 
periode Madaniyyah ketika masyarakat Islam telah terbentuk. Sementara itu, periode 
Makkiyyah lebih menekankan fondasi akhlak kemanusiaan, empati, dan solidaritas sebagai 
basis moral. 

Ayat/Surah Tema Ukhuwah Periode (Makki/Madani) 

QS. Al-Ḥujurāt [49]:10 
Ukhuwah mukmin; perintah iṣlāḥ 

dan takwa 
Madaniyyah 

QS. Āli ‘Imrān [3]:103 
Persatuan; Allah mempersatukan 

hati dari permusuhan 
Madaniyyah 

QS. Al-Ḥujurāt [49]:13 
Ta‘āruf; kesetaraan manusia; 

mulia karena takwa 
Madaniyyah 

QS. Al-Mā’idah [5]:2 
Ta‘āwun (tolong-menolong) dalam 

kebajikan dan takwa 
Madaniyyah 

QS. Al-Mumtaḥanah [60]:8 
Berbuat baik dan adil kepada non-

muslim yang tidak memerangi 
Madaniyyah 

QS. Al-Balad [90]:17 
Etika sosial: saling menasihati 

dalam kesabaran dan kasih sayang 
Makkiyyah 

Tabel di atas menunjukkan bahwa penguatan ukhuwah yang bersifat regulatif–komunal 
dominan pada fase Madaniyyah, sementara fase Makkiyyah meneguhkan kerangka etika 
(rahmah/empati) yang menjadi fondasi ukhuwah. 

 
D. Jenis dan Tingkatan Ukhuwah dalam Islam 

Konsep ukhuwah dalam Islam tidak bersifat tunggal, melainkan memiliki berbagai 
lapisan dan tingkatan yang mencerminkan keluasan pandangan Islam terhadap relasi sosial dan 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

88 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

kemanusiaan. Dalam Al-Qur’an, kata akhā (saudara) dan turunannya digunakan dalam 
berbagai konteks: untuk menunjukkan hubungan darah, persaudaraan seagama, kesetiaan 
sosial, hingga solidaritas antarmanusia. Berdasarkan penelaahan para ulama tafsir seperti M. 
Quraish Shihab, Hasan al-Banna, dan Ahmad Musthafa al-Maraghi, ukhuwah dapat 
diklasifikasikan menjadi beberapa jenis utama, yang satu sama lain saling melengkapi dan 
membentuk fondasi bagi kehidupan bermasyarakat yang harmonis. 
1. Ukhuwah ‘Ubūdiyyah (Persaudaraan karena Kesamaan Penghambaan kepada Allah) 

Tingkatan ukhuwah yang paling dasar adalah ukhuwah ‘ubūdiyyah, yaitu 
persaudaraan yang didasari oleh kesamaan status seluruh makhluk sebagai hamba Allah. 
Dalam pandangan ini, semua ciptaan Allah (baik manusia, hewan, maupun alam) terikat 
dalam satu sistem penghambaan kepada Sang Pencipta. 

Landasan konsep ini dapat ditemukan dalam firman Allah: 

نْسَ اِلََّ لِيعَْبدُوُْنِ     ٥٦وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالَِْ
Terjemahnya: “Dan tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka 

beribadah kepada-Ku.” (QS. Adz-Dzāriyāt [51]: 56) 

Ayat ini menunjukkan bahwa seluruh manusia memiliki identitas spiritual yang sama, 
yaitu sebagai hamba Allah. Oleh sebab itu, ukhuwah ‘ubūdiyyah menuntut manusia untuk 
memperlakukan sesama makhluk dengan kasih sayang dan tidak menindas, karena 
semuanya tunduk kepada Tuhan yang sama. Dari perspektif sosial, tingkat ukhuwah ini 
menumbuhkan kesadaran ekologis dan moral untuk menjaga harmoni antara manusia dan 
lingkungan. 

2. Ukhuwah Insāniyyah (Persaudaraan Kemanusiaan) 
Tingkatan kedua adalah ukhuwah insāniyyah, yakni persaudaraan antar sesama 

manusia tanpa memandang agama, warna kulit, atau bangsa. Islam mengakui seluruh umat 
manusia berasal dari satu asal-usul, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an: 

قَباَۤىِٕلَ لِتعََارَفوُْا ۚ انَِّ  انُْثٰى وَجَعلَْنٰكُمْ شُعوُْبًا وَّ نْ ذكََرٍ وَّ َ  يٰٰٓايَُّهَا النَّاسُ انَِّا خَلَقْنٰكُمْ م ِ ِ اتَْقٰىكُمْ اۗنَِّ اللّٰه  اكَْرَمَكُمْ عِنْدَ اللّٰه

   ١٣عَلِيْمٌ خَبيِْرٌ 
Terjemahnya: “Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-

laki dan seorang perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsa dan 
bersuku-suku agar kamu saling mengenal.” (QS. Al-Ḥujurāt [49]: 13) 

Ayat ini menegaskan kesetaraan martabat manusia di hadapan Allah. Perbedaan suku 
dan bangsa bukanlah sumber perpecahan, melainkan sarana untuk saling mengenal (li-
ta‘ārafū). Dalam konteks ini, ukhuwah insāniyyah menegaskan bahwa seluruh manusia 
memiliki hak yang sama atas kehidupan, kebebasan, dan penghormatan terhadap 
martabatnya. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga menegaskan prinsip ini dalam sabdanya: 
“Tidaklah sempurna iman seseorang hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana 

ia mencintai dirinya sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim) 
Dalam makna luas, “saudara” di sini tidak terbatas pada sesama Muslim, tetapi setiap 

manusia. Konsep ini menjadi dasar bagi etika sosial Islam dalam membangun hubungan 
harmonis antarumat beragama dan antarbangsa, menjadikan Islam sebagai agama yang 
rahmatan lil ‘ālamīn (rahmat bagi seluruh alam) 

3. Ukhuwah Wathaniyyah wa Nasab (Persaudaraan Kebangsaan dan Keturunan) 
Jenis ukhuwah berikutnya adalah ukhuwah wathaniyyah wa nasab, yaitu 

persaudaraan yang dilandasi oleh kesamaan nasab (keturunan) atau tanah air (kebangsaan). 
Islam tidak menolak rasa cinta terhadap bangsa, bahkan mengakuinya sebagai fitrah 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

89 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

manusia. Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri menunjukkan kecintaannya terhadap Makkah saat berhijrah 
ke Madinah dengan berkata (Ziyād, 1965): 

“Engkau (wahai Makkah) adalah negeri yang paling kucintai. Sekiranya bukan 

karena kaummu mengusirku, niscaya aku tidak akan meninggalkanmu.” (HR. Tirmidzi) 
Ukhuwah dalam bentuk ini menjadi penting dalam konteks modern, terutama bagi 

negara yang majemuk seperti Indonesia. Islam memandang cinta tanah air (ḥubb al-waṭan) 
sebagai bagian dari iman, selama tidak melampaui batas hingga menimbulkan fanatisme 
buta. Dengan demikian, ukhuwah wathaniyyah menumbuhkan rasa tanggung jawab 
kolektif untuk menjaga persatuan, menegakkan keadilan sosial, dan membangun kehidupan 
bernegara yang damai dan berkeadaban 

4. Ukhuwah Dīniyyah / Islāmiyyah (Persaudaraan Seiman) 
Puncak tertinggi dari ukhuwah adalah ukhuwah dīniyyah atau islāmiyyah, yaitu 

persaudaraan yang didasari oleh kesamaan iman dan akidah. Inilah bentuk ukhuwah yang 
ditegaskan dalam QS. Al-Ḥujurāt ayat 10: 

َ لعَلََّكُمْ ترُْحَمُوْنَ ࣖ     ١٠اِنَّمَا الْمُؤْمِنوُْنَ اخِْوَةٌ فَاصَْلِحُوْا بَيْنَ اخََوَيْكُمْ وَاتَّقوُا اللّٰه
Terjemahnya: “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah 

antara kedua saudaramu.” (QS. Al-Ḥujurāt [49]: 10) 

Dalam ukhuwah ini, keimanan menjadi tali pengikat yang paling kuat antara sesama 
Muslim. M. Quraish Shihab menyebut bahwa ukhuwah dīniyyah menempati posisi paling 

tinggi karena didasari oleh nilai spiritual yang mengikat hati dan jiwa, bukan sekadar 
kepentingan duniawi. Imam Hasan al-Banna juga menjelaskan bahwa ukhuwah seperti ini 
adalah “ikatan yang paling mulia, karena lahir dari iman yang sama kepada Allah.” 

Ciri utama ukhuwah Islāmiyyah adalah: 
1. Adanya kasih sayang (maḥabbah fīllāh) di antara sesama mukmin; 
2. Tolong-menolong dalam kebaikan (ta‘āwun ‘alal birri wat-taqwā); 
3. Kesiapan untuk mendamaikan konflik (iṣlāḥ baina al-mu’minīn); dan 
4. Kesetiaan terhadap kebenaran (tanāṣur ‘alal ḥaqq). 

Ayat lain yang memperkuat konsep ini adalah firman Allah dalam QS. Āli ‘Imrān 

ayat 103: 

ِ عَلَيْكُمْ اِذْ كُنْتمُْ اعَْداَۤ  قوُْا ۖوَاذْكُرُوْا نعِْمَتَ اللّٰه لََ تفَرََّ ِ جَمِيْعًا وَّ ءً فَالََّفَ بَيْنَ قلُوُْبكُِمْ فَاصَْبحَْتمُْ  وَاعْتصَِمُوْا بحَِبْلِ اللّٰه

نَ النَّارِ فَانَْقَذَ  ٰٓ اخِْوَانًاۚ وَكُنْتمُْ عَلٰى شَفَا حُفْرَةٍ م ِ ُ لكَُمْ اٰيٰتِه  لعَلََّكُمْ تهَْتدَوُْنَ بِنعِْمَتِه  نْهَا ۗ كَذٰلِكَ يبَُي ِنُ اللّٰه   ١٠٣كُمْ م ِ
Terjemahnya: “Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, janganlah 

bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu 
bermusuhan, lalu Allah mempersatukan hatimu sehingga dengan karunia-
Nya kamu menjadi bersaudara. (Ingatlah pula ketika itu) kamu berada di 
tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari sana. Demikianlah 
Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu mendapat 
petunjuk.” (QS. Āli ‘Imrān ayat [3]: 103) 

Ayat ini memperkuat pesan ukhuwah bahwa keimanan tidak bisa dipisahkan dari 
kesatuan umat. Persaudaraan iman adalah pilar kokoh bagi peradaban Islam, dan 
perpecahan umat merupakan tanda lemahnya keimanan 

Selain jenis-jenis ukhuwah, para ulama seperti Sayyid Abdul Azhim dan Ali Abdul 
Halim menguraikan bahwa ukhuwah memiliki tahapan-tahapan dinamis yang harus dilalui 
agar benar-benar kuat dan berkelanjutan. Ada enam tingkatan yang menggambarkan proses 
terbentuknya ukhuwah sejati: 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

90 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

1. Ta‘āruf (Saling mengenal) yaitu Langkah awal untuk membuka diri dan mengenal 
kelebihan maupun kekurangan sesama. 

2. Ta’āluf (Saling berkasih sayang) yaitu Hubungan yang mulai didasari oleh rasa cinta, 
empati, dan kepedulian sosial. 

3. Tafāhum (Saling memahami) yaitu Terbangunnya pengertian dan toleransi terhadap 
perbedaan. 

4. Ri‘āyah wa Tafaqqud (Saling menjaga dan memperhatikan) yaitu Wujud nyata dari 
tanggung jawab moral terhadap saudara seiman. 

5. Ta‘āwun (Saling tolong-menolong) yaitu Mendorong kerja sama dalam kebaikan dan 
menghindarkan diri dari dosa dan permusuhan. 

6. Tanāṣur (Saling membela) yaitu Tingkatan tertinggi ukhuwah, di mana seorang 
mukmin siap membela saudaranya demi kebenaran dan keadilan.(Azhim, 2005) 

Tahapan-tahapan ini menggambarkan bahwa ukhuwah bukanlah kondisi instan, 
melainkan hasil dari proses sosial dan spiritual yang memerlukan ketulusan, kesabaran, dan 
ketakwaan 

Jika dilihat secara hierarkis, keempat jenis ukhuwah dan enam tahapan 
pembentukannya saling bertautan. Ukhuwah ‘ubūdiyyah membangun kesadaran spiritual 
tentang kesamaan asal-usul; ukhuwah insāniyyah menumbuhkan rasa kemanusiaan 
universal; ukhuwah wathaniyyah memperkuat tanggung jawab kebangsaan; sedangkan 
ukhuwah dīniyyah mengokohkan ikatan iman. Seluruhnya bermuara pada satu tujuan besar: 
membangun masyarakat yang damai, adil, dan penuh kasih sayang di bawah naungan 
rahmat Allah. Dengan demikian, ukhuwah dalam Islam bukan hanya ajaran moral, 
melainkan sistem sosial integral yang mengatur hubungan manusia dalam berbagai lapisan 
kehidupan. Ketika seluruh tingkatan ukhuwah dijalankan secara harmonis, akan lahir 
masyarakat yang beriman, bersatu, dan berperadaban tinggi, sebagaimana visi Al-Qur’an 

tentang ummatan wāḥidah, umat yang satu dalam iman dan kasih sayang. 
 
E. Relevansi Ukhuwah dalam Kehidupan Bermasyarakat 

Konsep ukhuwah dalam Islam bukan hanya doktrin teologis yang bersifat normatif, 
tetapi juga memiliki nilai praktis yang sangat relevan dalam membangun kehidupan sosial 
modern. Ukhuwah menjadi fondasi penting dalam membentuk tatanan masyarakat yang 
harmonis, adil, dan penuh kasih sayang. Dalam konteks sosial yang semakin kompleks dan 
plural, nilai-nilai ukhuwah berfungsi sebagai kompas moral yang menuntun manusia untuk 
hidup berdampingan secara damai, menghargai perbedaan, dan bekerja sama demi 
kemaslahatan bersama. 
1. Ukhuwah sebagai Dasar Kehidupan Sosial 

Al-Qur’an secara tegas menyebut bahwa umat manusia diciptakan berbeda agar 

saling mengenal, bukan saling meniadakan. Hal ini ditegaskan dalam QS. Al-Ḥujurāt ayat 

13 yang mengandung makna sosial yang sangat dalam. Allah mengakui keberagaman 
manusia sebagai bagian dari sunnatullah, yaitu hukum alam ciptaan-Nya. Perbedaan 
etnis, budaya, dan agama bukanlah ancaman, melainkan potensi yang dapat memperkaya 
kehidupan sosial jika dikelola dengan semangat ukhuwah. Prinsip li-ta‘ārafū (agar kamu 
saling mengenal) menunjukkan bahwa ukhuwah merupakan instrumen sosial untuk 
mempererat hubungan manusia dan memperkuat solidaritas kemanusiaan. 

Dalam konteks masyarakat modern, semangat ukhuwah dapat diterapkan dalam 
bentuk toleransi, gotong royong, keadilan sosial, serta kepedulian terhadap kelompok 
lemah. Semua nilai tersebut bersumber dari ajaran dasar ukhuwah yang mengajarkan 
bahwa setiap manusia adalah ciptaan Allah dan karenanya berhak dihormati. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

91 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

2. Ukhuwah dan Perdamaian Sosial 
QS. Al-Ḥujurāt ayat 10 menegaskan bahwa persaudaraan antarorang beriman 

menuntut adanya upaya nyata untuk menjaga perdamaian. Ayat ini tidak hanya menyeru 
umat Islam untuk hidup rukun, tetapi juga memerintahkan tindakan aktif berupa iṣlāḥ 
(perdamaian). Ini menunjukkan bahwa ukhuwah bukanlah konsep pasif, melainkan 
kewajiban sosial yang harus diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Dalam kehidupan bermasyarakat, iṣlāḥ mencakup berbagai bentuk aktivitas positif: 
mendamaikan pihak yang bertikai, menegakkan keadilan dalam konflik sosial, serta 
menumbuhkan budaya dialog dan musyawarah. Rasulullah صلى الله عليه وسلم mencontohkan hal ini dalam 
sabdanya: 

“Tidak halal bagi seorang Muslim memboikot saudaranya lebih dari tiga hari. Jika 

mereka bertemu, yang satu berpaling dan yang lain berpaling. Yang terbaik di antara 
keduanya ialah yang lebih dahulu mengucapkan salam.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

Hadis ini menegaskan bahwa menjaga hubungan sosial lebih utama daripada 
mempertahankan ego atau dendam. Dalam konteks modern, prinsip iṣlāḥ dapat diterapkan 
dalam penyelesaian konflik sosial, mediasi, dan rekonsiliasi antar kelompok yang berbeda 
pandangan politik, mazhab, maupun budaya. 

3. Ukhuwah dan Solidaritas Sosial 
Ukhuwah juga menjadi sumber motivasi bagi umat Islam untuk membangun 

solidaritas sosial. Dalam QS. Al-Māidah ayat 2, Allah menegaskan dua prinsip penting 

dalam ukhuwah: kerja sama dalam kebaikan (ta‘āwun ‘alal birri) dan menjauhi kolaborasi 
dalam keburukan (wala ta‘āwanu ‘alal itsmi wal ‘udwan). Solidaritas yang dibangun di 
atas dasar iman akan menciptakan masyarakat yang saling membantu, peduli terhadap 
kaum lemah, dan tidak menzalimi satu sama lain. 

Dalam konteks kehidupan modern, nilai solidaritas sosial ini dapat diwujudkan 
melalui kegiatan sosial kemanusiaan seperti bantuan bencana, filantropi Islam (zakat, infak, 
sedekah, wakaf), dan pemberdayaan masyarakat. Dengan semangat ukhuwah, kegiatan 
tersebut bukan hanya bentuk amal, tetapi juga sarana membangun rasa kebersamaan dan 
menghapus kesenjangan sosial. 

4. Ukhuwah dan Toleransi Antaragama 
Islam mengajarkan bahwa ukhuwah tidak terbatas pada sesama Muslim, melainkan 

juga mencakup persaudaraan kemanusiaan (ukhuwah insāniyyah). Dalam QS. Al-
Mumtahanah ayat 8, Allah menegaskan: 

نْ دِيَارِكُمْ انَْ تبَرَُّ  يْنِ وَلَمْ يخُْرِجُوْكُمْ م ِ ُ عَنِ الَّذِيْنَ لَمْ يقَُاتلِوُْكُمْ فِى الد ِ َ  لََ يَنْهٰىكُمُ اللّٰه ا الَِيْهِمْۗ اِنَّ اللّٰه وْهُمْ وَتقُْسِطُوْٰٓ

   ٨يحُِبُّ الْمُقْسِطِيْنَ 
Terjemahnya: “Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap 

orang-orang yang tidak memerangimu karena agama dan tidak mengusirmu 
dari negerimu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku 
adil.” (QS. Al-Mumtahanah [60]:8) 

Ayat ini menjadi dasar bagi prinsip toleransi dan koeksistensi damai antara umat 
Islam dan pemeluk agama lain. Ukhuwah dalam bentuk ini menumbuhkan sikap empati 
dan penghargaan terhadap keberagaman. Rasulullah صلى الله عليه وسلم pun mencontohkan hal ini dalam 
Piagam Madinah, di mana beliau membangun komunitas multikultural yang terdiri dari 
berbagai suku dan agama dengan prinsip keadilan dan kesetaraan. 

Dalam masyarakat modern yang multireligius seperti Indonesia, semangat ukhuwah 
insāniyyah sangat relevan untuk mencegah konflik horizontal dan memperkuat kerukunan 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

92 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

antarumat beragama. Nilai ini sejalan dengan prinsip Bhinneka Tunggal Ika, yang 
merupakan penerjemahan kontekstual dari ajaran ukhuwah dalam Islam. 

5. Ukhuwah sebagai Fondasi Kebangsaan dan Kemanusiaan Global 
Selain aspek keagamaan dan sosial, ukhuwah juga memiliki relevansi dalam 

membangun kesadaran kebangsaan dan solidaritas global. Islam mengajarkan bahwa 
cinta tanah air dan semangat kebersamaan dalam masyarakat adalah bagian dari iman. 
Rasulullah  صلى الله عليه وسلم menanamkan nilai ini ketika beliau mempersaudarakan kaum Muhajirin dan 
Anshar, dua kelompok berbeda latar belakang yang kemudian menjadi pilar masyarakat 
Madinah. 

Dalam konteks global, ukhuwah dapat menjadi dasar bagi perdamaian dunia dan 
kerja sama antarbangsa. Ketika nilai ukhuwah diterapkan dalam diplomasi, kemanusiaan, 
dan pembangunan sosial, maka Islam akan tampil sebagai kekuatan moral yang mendorong 
keadilan global dan solidaritas lintas bangsa 

 
F. Tantangan dan Aktualisasi Ukhuwah di Era Modern 

Meskipun nilai ukhuwah telah diajarkan sejak masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم, penerapannya di era 
modern menghadapi berbagai tantangan. Individualisme, materialisme, dan polarisasi ideologi 
seringkali melemahkan semangat persaudaraan. Media sosial yang semestinya menjadi sarana 
komunikasi justru sering memperlebar jurang kebencian dan hoaks yang merusak hubungan 
sosial. Untuk mengatasi hal tersebut, umat Islam perlu menghidupkan kembali ruh ukhuwah 
dalam kehidupan sehari-hari. Prinsip-prinsip ukhuwah seperti empati, tolong-menolong, 
musyawarah, dan keadilan harus dijadikan nilai dasar dalam setiap interaksi sosial. 

Pendidikan dan dakwah Islam juga berperan penting dalam membumikan nilai ukhuwah. 
Sekolah, pesantren, dan lembaga keagamaan perlu mengajarkan ukhuwah tidak hanya sebagai 
teori, tetapi sebagai praktik nyata dalam kehidupan sosial. Dengan cara ini, ukhuwah akan 
menjadi karakter kolektif umat yang menumbuhkan harmoni, bukan sekadar slogan moral. 
Pada akhirnya, ukhuwah merupakan pilar utama dalam membangun masyarakat rahmatan lil 
‘ālamīn yaitu masyarakat yang membawa kasih sayang bagi seluruh ciptaan. Ukhuwah tidak 
hanya menyatukan hati umat Islam, tetapi juga menjembatani perbedaan di antara umat 
manusia. 

 
PENUTUP 

Konsep ukhuwah dalam Islam merupakan ajaran fundamental yang menegaskan 
pentingnya persaudaraan sebagai manifestasi keimanan dan ketakwaan. Berdasarkan kajian 
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, khususnya Surat Al-Ḥujurāt ayat 10, ukhuwah mencakup empat 
tingkatan yang saling melengkapi, yaitu ukhuwah ‘ubūdiyyah, ukhuwah insāniyyah, ukhuwah 
wathaniyyah, dan ukhuwah dīniyyah. Masing-masing tingkatan memiliki peran penting dalam 
membentuk tatanan sosial yang damai dan berkeadilan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
ukhuwah tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang luas, meliputi 
aspek solidaritas, toleransi, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan bermasyarakat. 
Dengan menjadikan ukhuwah sebagai landasan etika sosial, umat Islam diharapkan mampu 
memperkuat persatuan, menghindari perpecahan, serta menjadi agen perdamaian di tengah 
masyarakat multikultural dan global yang semakin kompleks. 

 

  

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942


Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Vol. 3. No. 2. (2025) 

 

93 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  
Jurnal Studi KeIslaman 
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942  
 

DAFTAR PUSTAKA 
al-Bāqī, M. F. `abd. (2007). Al-Mu`jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm. Dār al-

Ḥadīth. 
Al-Maraghi, A. M. (1993). Tafsir Al-Maraghi (Vol. 26). PT. Karya Toha Putra Semarang. 
Al-Qurṭubī. (1965). Al-Jāmi` li Aḥkām al-Qur’ān. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-`Arabī. 
Azhim, S. A. (2005). Ukhuwwah Imaniyah. Qisthi Press. 
Iryani, E., & Tersta, F. W. (2019). Ukhuwah Islamiyah dan Perananan Masyarakat Islam dalam 

Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari 
Jambi, 19(2), 401. https://doi.org/10.33087/jiubj.v19i2.688 

Mukhtar, H. (2009). Tesis dan Artikel Ilmiah: Panduan Berbasis Penelitian Kualitatif 
Lapangan dan Perpustakaan. Jakarta: Gaung Persada. 

Rahmat, A., & Utomo, P. (2025). Pendidikan dan Bimbingan Keagamaaan Berbasis Literasi 
Digital: Strategi Pemanfaatan Teknologi dalam Menanamkan Islam Moderat dalam 
Keberagamaan. Jurnal Indonesia Studi Moderasi Beragama, 2(1), 24–34. 
https://doi.org/10.64420/jismb.v2i1.212 

Rahmawati, I., Rahmalina, I., Nadziroh, S. K., & Fatah, A. (2025). Implementasi Nilai 
Ukhuwah Islamiyyah dan Sikap Tasamuh pada Komunitas NU dan MD di Desa 
Ngembalrejo, Bae, Kudus. SOSMANIORA: Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 4(2), 
213–222. https://doi.org/10.55123/sosmaniora.v4i2.5129 

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudu`i atas Pelbagai Persoalan Umat (8 
ed.). Mizan. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 13). 
Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan al-Qur’an (30 ed.). Mizan. 
Shohib, M., Masithoh, S. A., & Al-Ghifari, F. H. (2024). Ukhuwah Islamiyah dan Interaksi 

Harmonis Antarumat Beragama di Indonesia: Kajian Tafsir Ayat-Ayat Ukhuwah dalam 
Al-Qur’an. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 7(2), 493–512. 
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934 

Syawaludin, M. (2020). MULTICULTURAL UKHUWAH CONCEPT: The Study of Various 
Signification on Ukhuwah Perspective of Islamic Elite Religion in Pasuruan District. 
Jurnal Ilmiah Islam Futura, 20(1), 69. https://doi.org/10.22373/jiif.v20i1.5805 

Tim Penyusun. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi II, Cetakan 1). Balai Pustaka. 
Ziyād, M. (1965). Al-Ḥuqbah al-Mithāliyah fī al-Islām. Dār Ṭabā`ah Muḥammadiyah. 
 

 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

