AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman e-1SSN: 2986-6030

P |
N Vol. 3. No. 2. (2025) Hal. 81-93

Ukhiiwah Islamiyyah sebagai Pilar M oderas Beragama
dan Solidaritas Sosial di EraModern

Hamzah Saputral, Rosmini2, Sohrah®
123Universitas ISam Negeri Alauddin Makassar, e-mail: omiwong8603@gmail.com

Histori Naskah ABSTRACT

The phenomena of social fragmentation, religious polarization, and the decline

Diserahkan: of humanitarian solidarity highlight the importance of reviving the value of
02-01-2026 ukhuwah (brotherhood) in Islam. This study aims to examine the concept of
ukhuwah in the Qur’an, particularly in Surah Al-Hujurat verse 10, and its

Direvisi: relevance to modern social life. The research employs a library research
08-01-2026 method with a thematic interpretation approach (tafsir mawdii 7). Primary data
sources include the Qur’an and both classical and contemporary exegeses such

Diterima: as Tafsir Al-Maraghi, Tafsir AI-Mishbah, and Tafsir Al-Azhar. The data were
12-01-2026 analyzed descriptively and qualitatively by interpreting the verse in its social

and humanitarian context. The results indicate that ukhuwah consists of four
main levels: ukhuwah ‘ubidiyyah (brotherhood among all of God'’s creations),
ukhuwah insaniyyah (human brotherhood), ukhuwah wathaniyyah (national
brotherhood), and ukhuwah diniyyah (religious brotherhood). Surah Al-
Hujurat [49]:10 emphasizes that true ukhuwah is realized through peace (islah)
and piety. These values are relevant in strengthening unity among Muslims,
promoting interreligious tolerance, and fostering social solidarity in
contemporary society.

Keywords . Ukhiwah Islamiyyah, religious moderation, Social Life

ABSTRAK

Fenomena perpecahan sosia, polarisasi keagamaan, dan menurunnya
solidaritas kemanusiaan menunjukkan pentingnya menghidupkan kembali nilai
ukhuwah dalam Idam. Penelitian ini bertujuan mengkaji konsep ukhuwah
dalam Al-Qur’an, khususnya surat Al-Hujurat ayat 10, sertarelevansinyadalam
kehidupan bermasyarakat modern. Penelitian menggunakan metode
kepustakaan (library research) dengan pendekatan tafsir tematik (mawdii‘T).
Sumber data primer berupa Al-Qur’an dan kitab tafsir klasik serta kontemporer
seperti Tafsir Al-Maraghi, Tafsir Al-Mishbah, dan Tafsir Al-Azhar. Data
dianalisis secara deskriptif-kualitatif dengan menafsirkan ayat berdasarkan
konteks sosial dan kemanusiaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
ukhuwah memiliki empat tingkatan utama: ukhuwah ‘ubudiyyah (persaudaraan
sesama makhluk Allah), ukhuwah insaniyyah (kemanusiaan), ukhuwah
wathaniyyah (kebangsaan), dan ukhuwah diniyyah (seiman). QS. Al-Hujurat
[49]:10 menegaskan bahwa ukhuwah sgjati diwujudkan melalui perdamaian
(islah) dan ketakwaan. Nilai ini relevan untuk memperkuat persatuan umat,
toleransi antaragama, dan solidaritas sosial dalam masyarakat modern.

Kata Kunci . Ukhuiwah Islamiyyah, Moderasi Beragama, K ehidupan Bermasyarakat
Corresponding : Hamzah Saputra, Universitas|slam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Jl. Sultan
Author Alauddin No. 63, Kelurahan Gunung Sari, Kecamatan Rappocini, Kota
Makassar, Provinsi Sulawesi Selatan, Indonesia, e-mail:

omiwong8603@gmail.com

8l|Page
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942
https://glorespublication.org/index.php/ekodestinasi


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20230320301079840
https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942
mailto:omiwong8603@gmail.com

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

PENDAHULUAN

Kemajuan teknologi dan komunikasi membuat batas antarnegara semakin kabur, namun
di sisi lain menimbulkan berbagai persoalan baru dalam hubungan sosial. Konflik, polarisasi,
dan krisis kemanusiaan masih sering terjadi, baik karena perbedaan agama, ras, budaya,
maupun kepentingan politik. Di tengah kompleksitas tersebut, manusia membutuhkan nilai
universal yang mampu mempersatukan dan menumbuhkan rasa kemanusiaan bersama.

Salah satu nilai yang ditawarkan Islam untuk menjawab tantangan ini adalah konsep
ukhuwah, atau persaudaraan. Ajaran ini tidak hanya berbicara tentang hubungan spiritual
antarumat Islam, tetapi juga mencakup semangat kemanusiaan yang luas. Ukhuwah
mengajarkan pentingnya kebersamaan, kasih sayang, dan tolong-menolong di tengah
perbedaan. Di sinilah Islam hadir sebagai agama yang menekankan keseimbangan antara
hubungan manusia dengan Tuhannya (hablun minallah) dan hubungan manusia dengan
sesamanya (hablun minannas).

Nilai ukhuwah menjadi semakin penting karena duniasedang mengalami gejaaperpecahan
sosid dan krisis empati. Di era digital, interaks manusia sering kali bersfat semu, sementara
perbedaan pandangan dengan mudah menimbulkan konflik, baik di ruang nyata maupun dunia
maya. Polarisas politik dan ideologis yang tgjam memperlihatkan bahwa rasa persaudaraan kian
tergerus oleh ego kelompok. Karena itu, gjaran ukhuwah hadir sebagai panduan mora yang
mengingatkan manusia untuk kembali kepada fitrah saling menghargai dan mengasihi.

Ukhuwah Islamiyah tidak hanya menguatkan ikatan spiritual antarumat Muslim, tetapi
juga menjadi fondasi moderasi beragama yang relevan di era modern. Dengan prinsip kasih
sayang, tolong-menolong, dan perdamaian, ukhuwah membimbing umat untuk menghindari
sikap ekstrem, fanatisme, dan konflik sosial. Lebih dari sekadar nilai moral, ukhuwah menjadi
pilar sosial yang meneguhkan persatuan, toleransi, dan solidaritas kemanusiaan sekaligus
menjadi panduan bagi masyarakat plural untuk hidup harmonis di tengah dinamika globalisasi
dan kompleksitas sosial kontemporer.

Khusus di Indonesia, sebagai bangsayang terdiri dari beragam suku, agama, dan budaya,
nilai ukhuwah memiliki arti yang sangat strategis. Keberagaman yang semestinya menjadi
kekayaan bangsa kadang berubah menjadi sumber perpecahan. Konflik horizontal, intolerans,
dan ujaran kebencian masih kerap muncul dalam ruang publik. Dalam konteks ini, ukhuwah
menjadi landasan penting untuk memperkuat persatuan dan menjaga keutuhan Negara
Kesatuan Republik Indonesia.

Di kalangan umat 1slam sendiri, tantangan ukhuwah juga tidak kalah besar. Perbedaan
pandangan teologis, mazhab, dan orientasi politik sering kali menyebabkan ketegangan yang
menggerus rasa persaudaraan. Padahal, 1slam menegaskan bahwa umat yang beriman segjatinya
bersaudara, sebagaimanafirman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10: “Sesungguhnya orang-
orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah
kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.” Ayat ini menunjukkan bahwa ukhuwah bukan
sekadar gjaran moral, melainkan perintah langsung dari Allah yang memiliki konsekuensi
sosial dan spiritual.

Hal ini sgjalan dengan beberapakajian terdahulu yang menunjukkan bahwapenerapan nilai
ukhuwah memiliki peran strategis dalam memperkuat moderasi beragama dan solidaritas sosial.
Misadnya penditian oleh Muhammad Shohib dkk menekankan bahwa ukhuwah mampu
membangun tolerans antarumat Muslim sekaligus meredam sikap ekstremisme.(Shohib dkk.,
2024) Sementara itu, studi oleh Azwar dan Prio Utomo menemukan bahwa pendidikan yang
menanamkan nilai ukhuwah secara konsisten efektif meningkatkan empati dan solidaritas sosial
generas muda (Rahmat & Utomo, 2025). Hasl pendlitian lda Rahmawati dkk juga
mengungkapkan bahwa implementasi ukhuwah dalam kegiatan dakwah dapat menekan potensi

82|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

Fos
( O\ )
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

konflik sosid di Masyarakat (Rahmawati dkk., 2025). Selain itu, penelitian oleh Makhfud
Syawal udin menunjukkan bahwa dal am konteks kehidupan masyarakat |ndonesiayang beragam,
konsep multicultural ukhuwah yang mencakup ukhuwah Idamiyah, ukhuwah wathaniyyah, dan
ukhuwah basyariyah mampu menjadi landasan kebersamaan anggota masyarakat sekalipun
berbeda pandangan sosia atau latar belakang budaya (Syawaudin, 2020). Dengan demikian,
kagjian-kgjian ini memberikan dasar ilmiah bahwa penerapan nilai ukhuwah tidak hanya relevan
secarateoritis, tetapi juga terbukti efektif dalam konteks sosial modern.

Kajian ini menghubungkan antara garan Islam dengan persoalan kehidupan modern,
seperti pluralisme, keadilan sosial, dan perdamaian dunia. Melalui pendekatan tematik
terhadap Al-Qur’an, konsep ukhuwah dapat dipahami secara lebih kontekstual sehingga
mampu menjawab kebutuhan zaman tanpa kehilangan nilai dasarnya. Di tengah arus
globalisas yang cenderung menumbuhkan sikap individualistik dan kompetitif, konsep
ukhuwah berfungsi sebagai penyeimbang. Ukhuwah mengajarkan pentingnya kebersamaan
dan kepedulian sosia, dua ha yang kini sering diabaikan dalam masyarakat modern. Dengan
semangat ta ‘awun (saling menolong) dan ishlah (mendamaikan), ukhuwah menuntun manusia
untuk membangun kehidupan sosial yang harmonis dan berkeadilan.

Pentingnya ukhuwah juga sangat terasa dalam bidang pendidikan dan pembinaan
karakter generasi muda. Dalam eramodern, banyak nilai kemanusiaan yang mulai terkikisoleh
budaya instan dan egoisme. Melalui pendidikan yang menanamkan nilai ukhuwah, generasi
muda dapat dibentuk menjadi pribadi yang empatik, toleran, dan bertanggung jawab sosial. Hal
ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya mencetak individu cerdas secara
intelektual, tetapi juga berakhlak mulia.

Selain itu, dalam ranah dakwah, ukhuwah menjadi instrumen penting untuk
menampilkan wajah Islam yang damai (rahmatan lil ‘alamin). Di tengah isu ekstremisme dan
radikalisme yang sering dikaitkan dengan agama, ukhuwah memberikan narasi aternatif
bahwa Islam adalah agama kasih sayang dan perdamaian. Dengan menghidupkan semangat
ukhuwah, umat Islam dapat menjadi teladan dalam membangun peradaban yang menghormati
perbedaan dan menjunjung tinggi nilai kemanusiaan

LANDASAN TEORETIS
Setigp gjaran dalam Islam memiliki dasar normatif yang kuat dalam Al-Qur’an dan
Hadis, termasuk konsep ukhuwah yang menjadi inti dari kehidupan sosial umat Islam. Kata
ukhuwah berasal dari akar kata Arab akha yang berarti “saudara” atau “memperhatikan”.
Secara etimologis, makna ini menggambarkan hubungan emosional yang dibangun atas dasar
kepedulian, kasih sayang, dan rasa tanggung jawab antarsesama. Dari akar maknaini, lahirlah
konsep ukhuwah yang tidak hanya bermakna hubungan darah, tetapi juga ikatan spiritual dan
sosial yang menghubungkan manusia dalam satu ikatan kemanusiaan (Tim Penyusun, 1991).
Daam Al-Qur’an, kata akh (saudara) beserta seluruh bentuk turunannya muncul
sebanyak 96 kali yang tersebar dalam 31 surah. Rinciannya sebagai berikut:
1. Lafaz ¢idisebut 52 kali, antara lain terdapat pada surah An-Nisa’ (2 kali), Yisuf (15 kali),
Al-Ahqaf, Al-A ‘raf (7 kai), Maryam, Al-Mu 'miniin, Al-Furqan, Asy-Syu ‘ara’ (5 kali), Hiud
(3 kai), An-Naml, Al- ‘Ankabit, Taha (2 kali), Al-Maidah (4 kdi), Al-Qasas (2 kali), Sad,
Al-Bagarah, Yinus, Al-Hujurat, Al-Ma ‘arij, dan ‘Abasa
2. Lafaz ¢Bmuncul sebanyak 8 kali, yaitu dalam surah An-Nisa’ (3 kali), Maryam, Taha, Al-
Qasas, Al-A ‘raf, dan Az-Zukhruf.
3. Lafaz w¢ii":;hanya disebut 1 kali, yakni dalam surah An-Nisa'.
4. Lafaz ssldisebut 7 kali, tersebar di An-Nisa’ (2 kali) dan Yisuf (4 kali), yang semuanya
bermakna persaudaraan berdasarkan hubungan nasab, kecuali satu kali dalam Al-Hujurat.

83|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

5. Lafaz & 3Aldiulang 5 kali, yaitu dalam surah An-Nisa’ (2 kali), An-Niir (2 kali), dan Al-
Ahzab.

Lafaz &éﬁhanya muncul 1 kali, yaitu dalam surah Al-Hujurat.

Adapun lafaz {V33), yang merupakan bentuk jamak dari akh, digunakan untuk
menunjukkan persaudaraan yang dapat didasari oleh hubungan darah maupun bukan, dan
disebutkan 22 kali. Sebagian penggunaannya digandengkan dengan kata ad-din (agama).
Kata ini muncul di sgjumlah surah seperti Al-Isra’, Oaf, Ali ‘Imran (3 kai), Al-Hijr, Al-
Bagarah, At-Taubah (3 kali), An-Nir (3 kali), Al-Ahzab (4 kali), Al-Hasyr (2 kali), Al-
An‘am, Al-A ‘raf, dan Al-Mujadilah (d-Baqi, 2007).

Secara keseluruhan, kata akh beserta bentuk derivasinyatermuat dalam 31 surah, terdiri
atas 21 surah Makkiyyah dan 10 surah Madaniyyah. Terkadang digunakan untuk
menggambarkan hubungan keluarga, terkadang untuk menunjukkan hubungan seagama,
bahkan hubungan kemanusiaan yang universal. Salah satu ayat paling terkenal yang menjadi
dasar teologis ukhuwah adalah firman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10: “Innamal
mu’mintna ikhwatun” .. .(sesungguhnya orang-orang beriman itu bersaudara). Ayat ini tidak
hanya menegaskan status persaudaraan antarumat Islam, tetapi juga mengandung perintah
moral untuk menjaga keharmonisan dan menyelesaikan konflik melalui jalan perdamaian.

Para ulama klasik maupun kontemporer memberikan berbagai pandangan mengenai
dimensi ukhuwah. M. Quraish Shihab dalam Wawasan Al-Qur’an menjelaskan bahwa
ukhuwah memiliki beberapatingkatan yang mencerminkan keluasan pandangan Islam tentang
hubungan sosial.

1. Ukhuwah ‘ubidiyyah yaitu persaudaraan karena kesamaan sebagai makhluk ciptaan Allah.

2. Ukhuwah insaniyyah atau persaudaraan kemanusiaan yang menegaskan kesamaan dergjat
seluruh manusia tanpa memandang agama dan ras.

3. Ukhuwah wathaniyyah wa nasab yakni persaudaraan sebangsa dan seketurunan.

4. Ukhuwah fi din al-Islam, yaitu persaudaraan yang dibangun atas dasar keimanan dan akidah
yang sama

Ukhuwah Islamiyah, dalam pandangan para cendekiawan Muslim seperti Hasan al-
Banna bukan hanya sekadar hubungan formal antarindividu yang seagama. Lebih dari itu,
ukhuwah merupakan keterikatan hati dan jiwayang lahir dari kesamaan iman. Hasan a-Banna
menyebut ukhuwah sebagai “ikatan paling kokoh dan paling mulia,” karena dibangun atas
dasar keyakinan yang sama terhadap Allah dan Rasul-Nya. Dalam konteks ini, ukhuwah
berfungsi sebagai kekuatan moral yang melahirkan cinta, empati, dan kesiapan untuk
berkorban demi kemaslahatan umat (Iryani & Tersta, 2019).

Dari sisi sosiologis, ukhuwah juga menjadi konsep penting dalam pembentukan struktur
sosial masyarakat Islam. Masyarakat yang kuat bukan hanya dibangun oleh hukum dan
ekonomi, tetapi juga oleh nilai-nilai kepercayaan dan kebersamaan. Ukhuwah dalam konteks
sosial berfungsi sebagai perekat yang menjaga kohesi sosial, mendorong kerja sama, dan
menghindarkan masyarakat dari perpecahan. Inilah sebabnya Rasulullah £, ketikamembangun
komunitas Madinah, menempatkan ukhuwah sebagai pilar utama dengan mempersaudarakan
kaum Muhgjirin dan Anshar. Langkah ini bukan hanya tindakan sosial, tetapi juga strategi
peradaban yang memperkuat fondasi negara lslam pertama.

Dari perspektif etika sosia Islam, ukhuwah juga terkait erat dengan konsep fa’awun
(tolong-menolong) dan ishlah (perdamaian). Dalam hubungan sosial, 1lam mendorong umatnya
untuk saling membantu dalam kebaikan dan takwa serta menjauhi permusuhan. Ukhuwah dalam
hal ini tidak hanya menjadi gjaran moral, tetapi juga prinsip sosia yang mendorong lahirnya
masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. Dengan demikian, ukhuwah menjadi dasar bagi
tegaknya nilai-nilai kemanusiaan seperti empati, solidaritas, dan tanggung jawab sosial.

84|Page

AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942

No

(R
¢ =y


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

Dalam pandangan modern, para pemikir Muslim kontemporer seperti Ali Abdul Halim
dan Sayyid Abdul Azhim menekankan bahwa ukhuwah perlu dipahami secara dinamis.
Artinya, ukhuwah harus mampu menjawab tantangan zaman, seperti globalisasi, disinformasi,
dan krisis sosial. Mereka berpendapat bahwa ukhuwah tidak cukup hanya digjarkan di ruang
teologis, tetapi harus diwujudkan dalam bentuk kerja sama lintas komunitas, gerakan sosial,
dan solidaritas kemanusiaan yang nyata.

METODE PENELITIAN

Kagjian ini menggunakan pendekatan penelitian kepustakaan (library research) dengan
metode deskriptif kualitatif. Data diperolen melalui analisis terhadap sumber-sumber primer
seperti Al-Qur’an, kitab tafsir klasik dan kontemporer (Tafsir al-Mishbah, Tafsir a-Azhar,
Tafsir Ibnu Katsir, dan Al-Maraghi), serta literatur sekunder berupa buku dan artikel ilmiah
terkait konsep ukhuwah.

Metode andisis yang digunakan adalah tafsir maudu’i (tematik), yaitu dengan
menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan ukhuwah untuk kemudian dianalisis
secara kontekstual (Mukhtar, 2009). Pendekatan ini dipilih agar diperoleh pemahaman
komprehensif tentang makna ukhuwah dan penerapannya dalam kehidupan bermasyarakat.

PEMBAHASAN

Konsep ukhuwah merupakan nilai fundamental dalam Islam yang mengatur hubungan
antarindividu dalam masyarakat berdasarkan kasih sayang, saling menghormati, dan
kebersamaan. Secara bahasa, ukhuwah berasal dari kata akha yang berarti “saudara” atau
“memperhatikan.” Makna etimologis ini menunjukkan bahwa persaudaraan dalam Islam tidak
hanya menyangkut ikatan lahiriah, melainkan juga hubungan batin yang dilandasi oleh rasa
peduli dan tanggung jawab sosial (Shihab, 1998).

A. Konsep Ukhuwah dalam Islam
Al-Qur’an sebagai sumber utama ajaran Islam memberikan dasar yang jelas tentang
ukhuwah. Firman Allah dalam surat Al-Hujurat ayat 10 menjadi landasan utama:

Veedzan o AT a1 o5 aK5AT G AL B3R () Al )
Terjemahnya: “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah antara
kedua saudaramu, dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat rahmat.”

(QS. Al-Hujurat [49]: 10)

Ayat ini menjadi dasar utama pemikiran tentang ukhuwah islamiyyah karena secara
eksplisit menyebutkan hubungan antarorang beriman sebagai ikhwah (saudara). Lafaz
“innama” pada awal ayat memberikan penegasan yang bersifat hasr (pembatasan),
menandakan bahwa persaudaraan adalah identitas hakiki orang-orang beriman, bukan sekadar
gjaran tambahan. Dengan kata lain, keimanan segjati meniscayakan adanya ukhuwah (tanpa
ukhuwah, keimanan menjadi tidak sempurna).

Dalam Tafsir Al-Tabari, disebutkan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan perselisihan
di kalangan kaum Ansar di Madinah. Allah menegur mereka agar menyadari kembali bahwa
hubungan keimanan jauh lebih kuat daripadaikatan suku atau kabilah. Menurut Al-Tabar, kata
ikhwah di sini tidak dimaksudkan dalam arti hubungan darah, tetapi persaudaraan spiritual yang
dibangun atas dasar iman dan takwa.

Sementara itu, Al-Qurtubi menegaskan bahwa ayat ini mengandung dua perintah
utama:

1) menjaga kesatuan dan keharmonisan umat;

2) melakukan islah (perdamaian) ketikaterjadi konflik.
85| Page
AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

Al-Qurtubt menje askan bahwa ukhuwah tidak hanya berhenti pada rasa persaudaraan, tetapi
juga harus diwujudkan dalam tindakan nyata, yaitu mendamaikan yang bertikai dan memperkuat
solidaritas sosia. Menurutnya, ukhuwah sgati bukanlah sekadar kata-kata manis, melainkan aks
moral yang lahir dari hati yang dipenuhi kasih sayang dan empati (Al-Qurtubi, 1965).

Daam Tafsir Al-Maraghi, ayat ini dijelaskan sebaga bentuk perintah untuk
mengembalikan manusia kepada fitrahnya yang penuh kasih dan kedamaian. K etika dua orang
berselisih, Islam tidak menghapus status “saudara” dari mereka; justru menegaskan bahwa
perselisihan tidak boleh memutuskan hubungan ukhuwah. Oleh karenaitu, is/ah menjadi bukti
nyata dari keimanan, sebab orang yang beriman akan selau berusaha mendamaikan, bukan
memecah-belah.(Al-Maraghi, 1993)

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah, pemilihan kataikhwah dalam ayat
ini sangat signifikan. Secara kebahasaan, Al-Qur’an bisa saja menggunakan bentuk jamak lain
dari kata akh, yaitu ikhwan, yang sering digunakan untuk menunjukkan persaudaraan non-
seketurunan. Namun, Allah justru memilih kata ikhwah, yang biasanya menunjukkan ikatan
darah atau kekerabatan yang sangat dekat.(Shihab, 2002)

Artinya, Al-Qur’an ingin menanamkan makna bahwa hubungan antarorang beriman seerat
hubungan darah, bahkan mungkin lebih dalam karena disatukan oleh keimanan. Dengan begitu,
ukhuwah islamiyyah bukan sekadar hubungan sosial, melainkan ikatan spiritual-transendental
yang menghubungkan hati-hati orang beriman dalam kesatuan akidah dan tujuan hidup.

Quraish Shihab juga menekankan bahwa perintah fa-aslikii (maka damaikanlah) bukan
hanya tugas para pemimpin atau ulama, tetapi tanggung jawab seluruh umat. Ini berarti
ukhuwah bukan konsep pasif, melainkan tanggung jawab aktif umat Islam untuk menjaga
keharmonisan dan menghindari fitnah sosia. Daam konteks modern, ha ini bisa
diterjemahkan sebagal kewagjiban untuk mencegah polarisasi sosia, ujaran kebencian, dan
permusuhan antarkelompok, baik di dunia nyata maupun di ruang digital (Shihab, 2007).

Secara linguistik, kata ikhwah dan ikhwan sama-sama bentuk jamak dari akha, tetapi
digunakan dalam konteks yang berbeda. Ikhwah biasanya untuk persaudaraan seketurunan,
sedangkan ikhwan untuk persaudaraan karenakesamaan nilai atau tujuan. Dengan penggunaan
ikhwah dalam ayat ini, Al-Qur’an memberikan penekanan emosional bahwa iman menciptakan
ikatan lebih kuat daripada darah.

Sdlain itu, struktur ayat yang diakhiri dengan perintah “wa-ttaquilaha la‘allakum
turhamin” (dan bertakwalah kepada Allah agar kamu mendapat rahmat) menunjukkan bahwa
ukhuwah dan takwa saling berkaitan. Ukhuwah yang sgjati hanyadapat terwujud bilahati manusia
dipenuhi takwa, sebab tanpa takwa, persaudaraan akan mudah retak oleh kepentingan duniawi.
Maka, ukhuwah bukan hanya urusan sosia, tetapi juga manifestas dari ketakwaan kepada Allah

Dari perspektif teologis, ukhuwah dalam Al-Qur’an adalah refleksi dari nama Allah Al-
Wadid (Maha Pengasih) dan As-Salam (Sumber Kedamaian). Maka, setiap bentuk ukhuwah
sgjati adalah perwujudan sifat-sifat llahi dalam diri manusia.(Azhim, 2005) Ketika seseorang
beriman tetapi tidak menumbuhkan kasih sayang terhadap sesamanya, maka ia belum benar-
benar mencerminkan nilai iman yang digjarkan oleh Al-Qur’an. Dengan demikian, QS. Al-
Hujurat ayat 10 bukan hanya teks normatif, tetapi juga pedoman sosia dan spiritual yang
mengarahkan manusia untuk membangun kehidupan damai, adil, dan saling menghormati.
Ukhuwah dalam Islam adalah sarana untuk menegakkan rahmah (kasih sayang) dan taqwa
(ketundukan kepada Allah) sebagai fondasi tatanan masyarakat yang harmonis.

B. Asbab al-Nuzil Ayat Ukhuwah (QS. Al-Hujurat [49]:10) dan Hadis yang Sejalan
Untuk memperjelas landasan normatif ukhuwah, penting dicantumkan asbab al-nuziil
QS. Al-Hujurat [49]:10. Sejumlah riwayat menjelaskan bahwa ayat ini berkaitan dengan

86|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

terjadinya perselisihan di tengah komunitas Muslim di Madinah (antaralain konflik di sekitar
Quba’/Bani ‘Amr bin ‘Auf), sehingga Rasulullah # turun langsung melakukan islah
(rekonsiliasi). Konteks ini menegaskan bahwa ukhuwah dalam Al-Qur’an tidak berhenti pada
pengakuan status ‘bersaudara’, tetapi menuntut tindakan sosial konkret: mendamaikan pihak
yang bertikal dan menutup pintu eskalasi permusuhan.

Riwayat lain (disebutkan dalam penjelasan tafsir) juga mengaitkan ayat ini dengan
gesekan antar-kelompok (seperti Aws dan Khazrg)) yang memuncak pada pertikaian fisik
(memukul dengan pelepah kurma/sandal). Dengan turunnya ayat ini, Allah memerintahkan
agar kaum beriman memulihkan relasi melalui islah dan memperkuat ketakwaan sebagai
prasyarat hadirnya rahmat. Dengan demikian, asbab al-nuziil menguatkan kesimpulan bahwa
ukhuwah adalah proyek sosial-spiritual yang meniscayakan mangemen konflik, bukan
sekadar slogan moral.

Hadis-hadis berikut memperkuat makna ukhuwah yang segjalan dengan QS. Al-Hujurat
[49]:10: ) o )

1 Al V5 Ay ¥ oLl AT i,
Artinya: “Seorang Muslim adalah saudara bagi Muslim lainnya; ia tidak menzaliminya dan
tidak membiarkannya (dizalimi).” (HR. al-Bukhart dan Muslim).
Artinya: “Tolonglah saudaramu, baik ia berbuat zalim maupun dizalimi.” Maksud
menolong yang zalim adalah mencegahnya dari kezaliman (HR. a-Bukhar).

C. Spesifikas Ayat-Ayat Ukhuwah: Periode M akkiyyah—M adaniyyah

Dalam studi ulim al-Qur’an, klasifikasi Makkiyyah—Madaniyyah membantu membaca
perkembangan tema sosial. Secara umum, ayat-ayat ukhuwah yang bersifat penguatan tata
sosial (adab bermasyarakat, rekonsiliasi konflik, dan tatanan kolektif) banyak hadir pada
periode Madaniyyah ketika masyarakat Islam telah terbentuk. Sementara itu, periode
Makkiyyah lebih menekankan fondasi akhlak kemanusiaan, empati, dan solidaritas sebagai
basis moral.

Avyat/Surah Tema Ukhuwah Periode (Makki/Madani)
QS. Al-Hujurat [49]:10 | U<wah mukmis; perintah isiah Madaniyyah
QS. Ali “Imran [3]:103 Per’ﬁﬁ;ri” dAa: : a;err?nel'};‘jﬁr;‘wka” Madaniyyah
QS. Al-Hujurat [49]:13 Ta‘ﬁrr;‘a ;‘aelizaeﬁ‘;?a‘;;g““a; Madaniyyah
QS. Al-Ma’idah [5]:2 Ta‘ﬁwuli‘eggjli‘;gﬁg";”gﬁcg dalam Madaniyyah
QS. Al-Mumtahanah [60]:8 Bf;iﬁf?:ﬂgi? dfki 'nfgﬁﬁ:n”;i”' Madaniyyah
QS Al-Baad [90]17 | aﬂﬁﬁa; a’f'égﬁ L”;”fgf;ng Makkiyyah

Tabd di atas menunjukkan bahwa penguatan ukhuwah yang bersifat regulatif—komunal
dominan pada fase Madaniyyah, sementara fase Makkiyyah meneguhkan kerangka etika
(rahmah/empati) yang menjadi fondas ukhuwah.

D. Jenisdan Tingkatan Ukhuwah dalam Islam
Konsep ukhuwah dalam Islam tidak bersifat tunggal, melainkan memiliki berbagai
|api san dan tingkatan yang mencerminkan kel uasan pandangan Islam terhadap relasi sosia dan

87|Page

AKSIORELIGIA: A

Jurnal Studi Kelslaman ' .Ux\_ |
o Rl

DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

kemanusiaan. Dalam Al-Qur’an, kata akha (saudara) dan turunannya digunakan dalam
berbagai konteks: untuk menunjukkan hubungan darah, persaudaraan seagama, kesetiaan
sosial, hingga solidaritas antarmanusia. Berdasarkan penelaahan para ulama tafsir seperti M.
Quraish Shihab, Hasan al-Banna, dan Ahmad Musthafa al-Maraghi, ukhuwah dapat
diklasifikasikan menjadi beberapa jenis utama, yang satu sama lain saling melengkapi dan
membentuk fondas bagi kehidupan bermasyarakat yang harmonis.
1. Ukhuwah ‘Ubidiyyah (Persaudaraan kar ena K esamaan Penghambaan kepada Allah)
Tingkatan ukhuwah yang paling dasar adalah wkhuwah ‘ubiudiyyah, yaitu
persaudaraan yang didasari oleh kesamaan status seluruh makhluk sebagai hamba Allah.
Dalam pandangan ini, semua ciptaan Allah (baik manusia, hewan, maupun alam) terikat
dalam satu sistem penghambaan kepada Sang Pencipta.
Landasan konsep ini dapat ditemukan dalam firman Allah:

o7 3l W) G5 all B2 s
Terjemahnya: “Dan tidaklah Aku ciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka
beribadah kepada-Ku.” (QS. Adz-Dzariyat [51]: 56)

Ayat ini menunjukkan bahwa seluruh manusiamemiliki identitas spiritual yang sama,
yaitu sebagal hamba Allah. Oleh sebab itu, ukhuwah ‘ubiidiyyah menuntut manusia untuk
memperlakukan sesama makhluk dengan kasih sayang dan tidak menindas, karena
semuanya tunduk kepada Tuhan yang sama. Dari perspektif sosia, tingkat ukhuwah ini
menumbuhkan kesadaran ekologis dan mora untuk menjaga harmoni antara manusia dan
lingkungan.

2. Ukhuwah Insaniyyah (Persaudaraan Kemanusiaan)

Tingkatan kedua adalah ukhuwah insaniyyah, yakni persaudaraan antar sesama
manusia tanpa memandang agama, warna kulit, atau bangsa. 1slam mengakui seluruh umat
manusia berasal dari satu asal-usul, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an:

A G de 28681 40158 ea QMG Ul &llea s 5 &0 e 18IS U 30
W e
Terjemahnya: “Wahai manusia! Sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan, dan Kami jadikan kamu berbangsa-bangsadan

bersuku-suku agar kamu saling mengenal.” (QS. Al-Hujurat [49]: 13)

Ayat ini menegaskan kesetaraan martabat manusia di hadapan Allah. Perbedaan suku
dan bangsa bukanlah sumber perpecahan, melainkan sarana untuk saling mengenal (li-
ta‘arafii). Dalam konteks ini, ukhuwah insaniyyah menegaskan bahwa seluruh manusia
memiliki hak yang sama atas kehidupan, kebebasan, dan penghormatan terhadap
martabatnya.

Rasulullah £ juga menegaskan prinsip ini dalam sabdanya:

“Tidaklah sempurna iman seseorang hingga ia mencintai saudaranya sebagaimana
ia mencintai dirinya sendiri.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Dalam makna luas, “saudara” di sini tidak terbatas pada sesama Muslim, tetapi setiap
manusia. Konsep ini menjadi dasar bagi etika sosia 1slam dalam membangun hubungan
harmonis antarumat beragama dan antarbangsa, menjadikan Islam sebagai agama yang
rahmatan lil ‘alamin (rahmat bagi seluruh aam)

3. Ukhuwah Wathaniyyah wa Nasab (Persaudaraan K ebangsaan dan K eturunan)

Jenis ukhuwah berikutnya adalah ukhuwah wathaniyyah wa nasab, yaitu
persaudaraan yang dilandasi oleh kesamaan nasab (keturunan) atau tanah air (kebangsaan).
Islam tidak menolak rasa cinta terhadap bangsa, bahkan mengakuinya sebagai fitrah

88|Page
AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

manusia. Rasulullah # sendiri menunjukkan kecintaannya terhadap Makkah saat berhijrah
ke Madinah dengan berkata (Ziyad, 1965):

“Engkau (wahai Makkah) adalah negeri yang paling kucintai. Sekiranya bukan
karena kaummu mengusirku, niscaya aku tidak akan meninggalkanmu.” (HR. Tirmidzi)

Ukhuwah dalam bentuk ini menjadi penting dalam konteks modern, terutama bagi
negarayang majemuk seperti Indonesia. Islam memandang cintatanah air (hubb al-watan)
sebagai bagian dari iman, selama tidak melampaui batas hingga menimbulkan fanatisme
buta Dengan demikian, ukhuwah wathaniyyah menumbuhkan rasa tanggung jawab
kolektif untuk menjaga persatuan, menegakkan keadilan sosial, dan membangun kehidupan
bernegara yang damai dan berkeadaban

4. Ukhuwah Diniyyah / Islamiyyah (Persaudaraan Seiman)

Puncak tertinggi dari ukhuwah adalah ukhuwah diniyyah atau islamiyyah, yaitu
persaudaraan yang didasari oleh kesamaan iman dan akidah. Inilah bentuk ukhuwah yang
ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat ayat 10:

\~gu}a3‘).aesm4m\)s.tbes.\j;\ \jalalﬁop\u).u}d\hu\
Terjemahnya: “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, maka damaikanlah

antara kedua saudaramu.” (QS. Al-Hujurat [49]: 10)

Daam ukhuwah ini, keimanan menjadi tali pengikat yang paling kuat antara sesama
Muslim. M. Quraish Shihab menyebut bahwa ukhuwah diniyyah menempati posisi paling
tinggi karena didasari oleh nilai spiritual yang mengikat hati dan jiwa, bukan sekadar
kepentingan duniawi. Imam Hasan al-Banna juga menjelaskan bahwa ukhuwah seperti ini
adalah “ikatan yang paling mulia, karena lahir dari iman yang sama kepada Allah.”

Ciri utama ukhuwah Islamiyyah adalah:
Adanya kasih sayang (mahabbah fillah) di antara sesama mukmin;
Tolong-menolong dalam kebaikan (ta ‘awun ‘alal birri wat-taqgwa),
Kesigpan untuk mendamaikan konflik (islah baina al-mu ’minin); dan
K esetiaan terhadap kebenaran (tanasur ‘alal haqq).
Ayat lain yang memperkuat konsep ini adalah firman Allah dalam QS. Ali ‘Imran
ayat 103:

eaumbesa}lsuudb;\J.c\?.\.\SJ\?S.\lcﬂ\t_Lu.\\j)SA\f\ ity ”Y)Mm\dm\w\)
) VUJL@A?SMM\?SSJJ\UMJAS L@.M?Smuju\wo)s;m‘ﬁjs Hﬁ)u\);\w
Terjemahnya: “Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, janganlah
bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu
bermusuhan, lalu Allah mempersatukan hatimu sehingga dengan karunia-
Nya kamu menjadi bersaudara. (Ingatlah pula ketika itu) kamu berada di
tepi jurang neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari sana. Demikianlah
Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu mendapat

petunjuk.” (QS. Ali ‘Imran ayat [3]: 103)

Ayat ini memperkuat pesan ukhuwah bahwa keimanan tidak bisa dipisahkan dari
kesatuan umat. Persaudaraan iman adalah pilar kokoh bagi peradaban Islam, dan
perpecahan umat merupakan tanda lemahnya keimanan

Selain jenis-jenis ukhuwah, para ulama seperti Sayyid Abdul Azhim dan Ali Abdul
Halim menguraikan bahwa ukhuwah memiliki tahapan-tahapan dinamis yang harus dilal ui
agar benar-benar kuat dan berkel anjutan. Adaenam tingkatan yang menggambarkan proses
terbentuknya ukhuwah sejati:

poONPE

89| Page
AKSIORELIGIA: A
Jurnal Studi Kelslaman | .Ux\_ |

DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

1. Ta'‘aruf (Saling mengenal) yaitu Langkah awa untuk membuka diri dan mengenal
kelebihan maupun kekurangan sesama.

2. Ta’aluf (Saling berkasih sayang) yaitu Hubungan yang mulai didasari oleh rasa cinta,
empati, dan kepedulian sosial.

3. Tafahum (Saling memahami) yaitu Terbangunnya pengertian dan toleransi terhadap
perbedaan.

4. Ri‘ayah wa Tafagqud (Saling menjaga dan memperhatikan) yaitu Wujud nyata dari
tanggung jawab moral terhadap saudara seiman.

5. Ta‘awun (Saling tolong-menolong) yaitu Mendorong kerja sama dalam kebaikan dan
menghindarkan diri dari dosa dan permusuhan.

6. Tanasur (Saling membela) yaitu Tingkatan tertinggi ukhuwah, di mana seorang
mukmin siap membela saudaranya demi kebenaran dan keadilan.(Azhim, 2005)

Tahapan-tahapan ini menggambarkan bahwa ukhuwah bukanlah kondisi instan,
melainkan hasil dari proses sosial dan spiritual yang memerlukan ketulusan, kesabaran, dan
ketakwaan

Jka dilihat secara hierarkis, keempat jenis ukhuwah dan enam tahapan
pembentukannya saling bertautan. Ukhuwah ‘ubiidiyyah membangun kesadaran spiritual
tentang kesamaan asal-usul; wkhuwah insaniyyah menumbuhkan rasa kemanusiaan
universal; ukhuwah wathaniyyah memperkuat tanggung jawab kebangsaan; sedangkan
ukhuwah diniyyah mengokohkan ikatan iman. Seluruhnyabermuara pada satu tujuan besar:
membangun masyarakat yang damai, adil, dan penuh kasih sayang di bawah naungan
rahmat Allah. Dengan demikian, ukhuwah dalam Islam bukan hanya garan mora,
melainkan sistem sosial integral yang mengatur hubungan manusia dalam berbagai |apisan
kehidupan. Ketika seluruh tingkatan ukhuwah dijalankan secara harmonis, akan lahir
masyarakat yang beriman, bersatu, dan berperadaban tinggi, sebagaimana visi Al-Qur’an
tentang ummatan wahidah, umat yang satu dalam iman dan kasih sayang.

E. Relevans Ukhuwah dalam K ehidupan Ber masyar akat
Konsep ukhuwah dalam Islam bukan hanya doktrin teologis yang bersifat normatif,
tetapi juga memiliki nilai praktis yang sangat relevan dalam membangun kehidupan sosial
modern. Ukhuwah menjadi fondasi penting dalam membentuk tatanan masyarakat yang
harmonis, adil, dan penuh kasih sayang. Dalam konteks sosial yang semakin kompleks dan
plural, nilai-nilai ukhuwah berfungsi sebagai kompas moral yang menuntun manusia untuk
hidup berdampingan secara damai, menghargai perbedaan, dan bekerja sama demi
kemaslahatan bersama.
1. Ukhuwah sebagai Dasar Kehidupan Sosial

Al-Qur’an secara tegas menyebut bahwa umat manusia diciptakan berbeda agar
saling mengenal, bukan saling meniadakan. Hal ini ditegaskan dalam QS. Al-Hujurat ayat
13 yang mengandung makna sosial yang sangat dalam. Allah mengakui keberagaman
manusia sebagai bagian dari sunnatullah, yaitu hukum alam ciptaan-Nya. Perbedaan
etnis, budaya, dan agama bukanlah ancaman, melainkan potensi yang dapat memperkaya
kehidupan sosial jika dikelola dengan semangat ukhuwah. Prinsip li-ta ‘arafii (agar kamu
saling mengenal) menunjukkan bahwa ukhuwah merupakan instrumen sosia untuk
mempererat hubungan manusia dan memperkuat solidaritas kemanusiaan.

Daam konteks masyarakat modern, semangat ukhuwah dapat diterapkan dalam
bentuk toleransi, gotong royong, keadilan sosial, serta kepedulian terhadap kelompok
lemah. Semua nilai tersebut bersumber dari gjaran dasar ukhuwah yang mengajarkan
bahwa setiap manusia adalah ciptaan Allah dan karenanya berhak dihormati.

N|Page
AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

2. Ukhuwah dan Perdamaian Sosial

QS. Al-Hujurat ayat 10 menegaskan bahwa persaudaraan antarorang beriman
menuntut adanya upaya nyata untuk menjaga perdamaian. Ayat ini tidak hanya menyeru
umat Islam untuk hidup rukun, tetapi juga memerintahkan tindakan aktif berupa is/ah
(perdamaian). Ini menunjukkan bahwa ukhuwah bukanlah konsep pasif, melainkan
kewajiban sosial yang harus diwujudkan dalam tindakan nyata.

Dalam kehidupan bermasyarakat, islah mencakup berbagai bentuk aktivitas positif:
mendamaikan pihak yang bertikai, menegakkan keadilan dalam konflik sosial, serta
menumbuhkan budaya dial og dan musyawarah. Rasulullah # mencontohkan hal ini dalam
sabdanya:

“Tidak halal bagi seorang Muslim memboikot saudaranya lebih dari tiga hari. Jika
mereka bertemu, yang satu berpaling dan yang lain berpaling. Yang terbaik di antara
keduanya ialah yang lebih dahulu mengucapkan salam.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Hadis ini menegaskan bahwa menjaga hubungan sosial lebih utama daripada
mempertahankan ego atau dendam. Dalam konteks modern, prinsip islah dapat diterapkan
dalam penyelesaian konflik sosial, mediasi, dan rekonsiliasi antar kelompok yang berbeda
pandangan politik, mazhab, maupun budaya.

3. Ukhuwah dan Solidaritas Sosial

Ukhuwah juga menjadi sumber motivas bagi umat Islam untuk membangun
solidaritas sosial. Dalam QS. Al-Maidah ayat 2, Allah menegaskan dua prinsip penting
dalam ukhuwah: kerja sama dalam kebaikan (ta ‘awun ‘alal birri) dan menjauhi kolaborasi
dalam keburukan (wala ta‘awanu ‘alal itsmi wal ‘udwan). Solidaritas yang dibangun di
atas dasar iman akan menciptakan masyarakat yang saling membantu, peduli terhadap
kaum lemah, dan tidak menzalimi satu samalain.

Dalam konteks kehidupan modern, nilai solidaritas sosia ini dapat diwujudkan
melalui kegiatan sosial kemanusiaan seperti bantuan bencana, filantropi 1slam (zakat, infak,
sedekah, wakaf), dan pemberdayaan masyarakat. Dengan semangat ukhuwah, kegiatan
tersebut bukan hanya bentuk amal, tetapi juga sarana membangun rasa kebersamaan dan
menghapus kesenjangan sosial.

4. Ukhuwah dan Tolerans Antaragama

Islam mengajarkan bahwa ukhuwah tidak terbatas pada sesama Muslim, melainkan
juga mencakup persaudaraan kemanusiaan (ukhuwah insaniyyah). Daam QS. Al-
Mumtahanah ayat 8, Allah menegaskan:

cht TR of (st RA L 8 0 dn 9T o0& ol S w of e 25 o F. .o U R T TR ST TR TR S S -
A Ol 3l | hani's 20555 O S s G a8 34 a0 aly ol (8 aS 30 1 Gl e A e Y
A Gl Sl

Terjemahnya: “Allah tidak melarang kamu untuk berbuat baik dan berlaku adil terhadap
orang-orang yang tidak memerangimu karena agamadan tidak mengusirmu

dari negerimu. Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku
adil.” (QS. Al-Mumtahanah [60]:8)

Ayat ini menjadi dasar bagi prinsip toleransi dan koeksistensi damai antara umat
Islam dan pemeluk agama lain. Ukhuwah dalam bentuk ini menumbuhkan sikap empati
dan penghargaan terhadap keberagaman. Rasulullah £ pun mencontohkan hal ini dalam
Piagam Madinah, di mana beliau membangun komunitas multikultural yang terdiri dari
berbagai suku dan agama dengan prinsip keadilan dan kesetaraan.

Daam masyarakat modern yang multireligius seperti Indonesia, semangat ukhuwah
insaniyyah sangat relevan untuk mencegah konflik horizontal dan memperkuat kerukunan

91|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

antarumat beragama. Nilai ini sgjalan dengan prinsip Bhinneka Tunggal Ika, yang
merupakan penerjemahan kontekstual dari gjaran ukhuwah dalam Islam.
5. Ukhuwah sebagai Fondasi K ebangsaan dan Kemanusiaan Global

Selain aspek keagamaan dan sosial, ukhuwah juga memiliki relevansi dalam
membangun kesadaran kebangsaan dan solidaritas global. Islam mengagjarkan bahwa
cinta tanah air dan semangat kebersamaan dalam masyarakat adalah bagian dari iman.
Rasulullah # menanamkan nilai ini ketikabeliau mempersaudarakan kaum Muhajirin dan
Anshar, dua kelompok berbeda latar belakang yang kemudian menjadi pilar masyarakat
Madinah.

Dalam konteks global, ukhuwah dapat menjadi dasar bagi perdamaian dunia dan
kerja sama antarbangsa. Ketika nilai ukhuwah diterapkan dalam diplomasi, kemanusiaan,
dan pembangunan sosial, makalslam akan tampil sebagai kekuatan moral yang mendorong
keadilan global dan solidaritas lintas bangsa

F. Tantangan dan Aktualisasi Ukhuwah di Era Modern

Meskipun nilai ukhuwah telah digjarkan sgjak masa Rasulullah £, penerapannya di era
modern menghadapi berbagai tantangan. Individualisme, materialisme, dan polarisasi ideologi
seringkali melemahkan semangat persaudaraan. Media sosial yang semestinya menjadi sarana
komunikasi justru sering memperlebar jurang kebencian dan hoaks yang merusak hubungan
sosial. Untuk mengatasi hal tersebut, umat Islam perlu menghidupkan kembali ruh ukhuwah
dalam kehidupan sehari-hari. Prinsip-prinsip ukhuwah seperti empati, tolong-menolong,
musyawarah, dan keadilan harus dijadikan nilai dasar dalam setiap interaksi sosial.

Pendidikan dan dakwah |slam juga berperan penting dalam membumikan nilai ukhuwah.
Sekolah, pesantren, dan lembaga keagamaan perlu mengajarkan ukhuwah tidak hanya sebagai
teori, tetapi sebagai praktik nyata dalam kehidupan sosial. Dengan cara ini, ukhuwah akan
menjadi karakter kolektif umat yang menumbuhkan harmoni, bukan sekadar slogan moral.
Pada akhirnya, ukhuwah merupakan pilar utama dalam membangun masyarakat rahmatan lil
‘alamin yaitu masyarakat yang membawa kasih sayang bagi seluruh ciptaan. Ukhuwah tidak
hanya menyatukan hati umat Islam, tetapi juga menjembatani perbedaan di antara umat
manusia.

PENUTUP

Konsep ukhuwah dalam Islam merupakan garan fundamental yang menegaskan
pentingnya persaudaraan sebagai manifestasi keimanan dan ketakwaan. Berdasarkan kajian
terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, khususnya Surat Al-Hujurat ayat 10, ukhuwah mencakup empat
tingkatan yang saling melengkapi, yaitu ukhuwah ‘ubidiyyah, ukhuwah insaniyyah, ukhuwah
wathaniyyah, dan ukhuwah diniyyah. Masing-masing tingkatan memiliki peran penting dalam
membentuk tatanan sosial yang damai dan berkeadilan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
ukhuwah tidak hanya bersifat teologis, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang luas, meliputi
aspek solidaritas, toleransi, dan tanggung jawab moral dalam kehidupan bermasyarakat.
Dengan menjadikan ukhuwah sebagai landasan etika sosial, umat Islam diharapkan mampu
memperkuat persatuan, menghindari perpecahan, serta menjadi agen perdamaian di tengah
masyarakat multikultural dan global yang semakin kompleks.

R|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

Hamzah Saputra, Rosmini, Sohrah Voal. 3. No. 2. (2025)

DAFTAR PUSTAKA

al-Baqi, M. F. ‘abd. (2007). Al-Mu'jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur’an al-Karim. Dar al-
Hadith.

Al-Maraghi, A. M. (1993). Tafsir Al-Maraghi (Vol. 26). PT. Karya Toha Putra Semarang.

Al-Qurtubi. (1965). Al-Jami " li Ahkam al-Qur’an. Dar Ihya’ al-Turath al-' Arabi.

Azhim, S. A. (2005). Ukhuwwah Imaniyah. Qisthi Press.

Iryani, E., & Tersta, F. W. (2019). Ukhuwah Islamiyah dan Perananan Masyarakat Islam dalam
Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur. Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari
Jambi, 19(2), 401. https://doi.org/10.33087/jiubj.v19i2.688

Mukhtar, H. (2009). Tesis dan Artikel llmiah: Panduan Berbasis Penelitian Kualitatif
Lapangan dan Perpustakaan. Jakarta: Gaung Persada.

Rahmat, A., & Utomo, P. (2025). Pendidikan dan Bimbingan Keagamaaan Berbasis Literas
Digital: Strategi Pemanfaatan Teknologi dalam Menanamkan Islam Moderat dalam
Keberagamaan. Jurnal Indonesa Sudi Moderas Beragama, 2(1), 24-34.
https.//doi.org/10.64420/jismb.v2i1.212

Rahmawati, |., Rahmalina, 1., Nadziroh, S. K., & Fatah, A. (2025). Implementasi Nilai
Ukhuwah Islamiyyah dan Sikap Tasamuh pada Komunitas NU dan MD di Desa
Ngembalrejo, Bae, Kudus. SOSMANIORA: Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 4(2),
213-222. https.//doi.org/10.55123/sosmaniora.v4i2.5129

Shihab, M. Q. (1998). Wawasan al-Qur 'an: Tafsir Maudu i atas Pelbagai Persoalan Umat (8
ed.). Mizan.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Vol. 13).
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). Membumikan al-Qur 'an (30 ed.). Mizan.

Shohib, M., Masithoh, S. A., & Al-Ghifari, F. H. (2024). Ukhuwah Islamiyah dan Interaksi
Harmonis Antarumat Beragamadi Indonesia: Kgjian Tafsir Ayat-Ayat Ukhuwah dalam
Al-Qur’an. Al Furgan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 7(2), 493-512.
https://doi.org/10.58518/alfurqon.v7i2.2934

Syawaludin, M. (2020). MULTICULTURAL UKHUWAH CONCEPT: The Study of Various
Signification on Ukhuwah Perspective of Islamic Elite Religion in Pasuruan District.
Jurnal IImiah Islam Futura, 20(1), 69. https://doi.org/10.22373/jiif.v20i1.5805

Tim Penyusun. (1991). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi 11, Cetakan 1). Balai Pustaka

Ziyad, M. (1965). Al-Hugbah al-Mithaliyah fi al-Islam. Dar Taba'ah Muhammadiyah.

93|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman

‘®
DOI: 10.59996/aksioreligia.v3i2.942 o


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v3i2.942

