
 

AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

Vol. 1. No. 1. April 2023 Hal. 12-20 

 

 

12 | P a g e  
DOI: doi in this article is not assigned yet 

https://glorespublication.org/index.php/ekodestinasi 

Manhaj Tahlili bi al-Ra’y 

(Analisis Manhaj Tafsir Al-Qur’an At-Thabari dalam Tafsir Jami’ul 

Bayan ‘an Ta’wilil Qur’an) 
 

Chusnul Chotimah1 
1UIN Walisongo Semarang, e-mail: chusnulchotimah81@gmail.com 

 

 

Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  

07-03-2023 

 

Direvisi: 

09-03-2023 

 

Diterima: 

10-03-2023 

 Examining the pattern of thought has a very important position for a scholar. One 

of the materials or objects of study that always attracts the attention of 

researchers is the work of interpretation. One of the commentary books whose 

study is very broad and deep is the book of interpretation written by At-Tabari. 

This study aims to examine At-Tabari's manhaj tafsir consisting of his methods 

and sources of thought. This study uses a qualitative paradigm approach. This 

study uses secondary data and types of library research. Based on this research, 

it was found that At-Tabari's manhaj tafsir can be identified through the source 

and method of thought, namely applying the tahlili bi al-ra'y method. The 

dominant source of his thoughts is history which consists of verses from the 

Koran, hadith, history of companions, and history of tabi'in. The characteristic 

feature of his interpretation is that the narrations presented are very large in 

number. 

Keywords : Manhaj, Interpretation, The Koran, At-Thabari 

   

  ABSTRAK 

  Menelaah corak pemikiran memiliki posisi yang amat penting bagi seorang 

scholar. Salah satu bahan atau objek telaah yang selalu menarik perhatian para 

peneliti adalah karya tafsir. Salah satu kitab tafsir yang kajiannya amat luas dan 

mendalam adalah kitab tafsir yang ditulis oleh At-Thabari. Penelitian ini bertujuan 

untuk mengkaji manhaj tafsir At-Thabari yang terdiri dari metode dan sumber-

sumber pemikirannya. Penelitian ini menggunakan pendekatan paradigma 

kualitatif. penelitian ini menggunakan data sekunder dan tipe penelitian 

kepustakaan. Berdasarkan penelitian ini, diperoleh bahwa manhaj tafsir At-

Thabari dapat didentifikasi melalui sumber dan metode pemikirannya yaitu 

menerapkan metode tahlili bi al-ra’y. Sumber pemikirannya secara dominan 

adalah riwayat yang terdiri dari ayat Alquran, hadis, riwayat sahabat, dan riwayat 

tabi’in. Adapun ciri khas tafsirnya adalah riwayat-riwayat disajikan berjumlah 

sangat banyak. 

Kata Kunci : Manhaj, Tafsir, al-Qur’an, At-Thabari 

   

Corresponding 

Author 

: Chusnul Chotimah, UIN Walisongo Semarang, Jl. Walisongo No.3-5, Tambakaji, 

Kec. Ngaliyan, Kota Semarang, Jawa Tengah 50185, e-mail: 

chusnulchotimah81@gmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

13 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

PENDAHULUAN 

Salah satu kitab tafsir yang kajiannya amat luas dan mendalam adalah kitab tafsir yang 

ditulis oleh At-Thabari. Tafsirnya dijuluki sebagai tafsir paling lengkap dan paling agung 

(Thabari, 2009). Ada beberapa hal yang menyebabkan tafsir ini dipandang sebagai tafsir yang 

paling lengkap dan agung. Pertama, dari segi cara penafsiran. Tafsir At-thabari menguraikan 

makna sebuah kata secara mendalam, baik dari segi makna menurut berbagai pendapat dan 

riwayat maupun dari segi kaidah Bahasa Arab (Srifariyati, 2017). Tentu makna kata yang 

dimaksud adalah kata-kata yang perlu diuraikan karena masih belum jelas. Kedua, 

mengemukakan makna ayat atau kalam yang ditakwil dari berbagai sumber seperti Al-quran, 

hadis, pendapat dan syair dengan menghadirkan bukti-bukti sumber yang dapat diverifikasi. 

Ketiga, tafsir tersebut mencakup berbagai dimensi keilmuan seperti kebahasaan, fikih, akhlak, 

dan akidah (Nahari Hayunah, 2020). 

Menelaah corak pemikiran memiliki posisi yang amat penting bagi seorang scholar. 

Corak pemikiran ini merupakan bagian dari metode yang ditempuh oleh pengarang dalam 

usahanya menggali makna dari apa yang sedang ia tafsirkan. Posisi metode di dalam penafsiran 

jelas memiliki urgensi yang bernilai karena tanpa sebuah metode, tidak mustahil akan 

menyebabkan hasil penafsirannya menjadi keliru (Baidan, 2005). Bagi seorang scholar, 

menelaah sebuah metode penafsiran dapat memperkaya sudut pandangnya, terutama untuk 

menggali makna teks dalam ranah dan tujuan akademis. Salah satu metode untuk menelaah 

suatu pemikiran adalah dengan cara hermeneutika. Hermeneutika yang lebih bercorak metodis 

adalah hermeneutika Schleirmacher yang mengajukan konsep interpretasi gramatikal dan 

psikologis. 

Penelitian yang serupa sudah banyak dilakukan oleh peneliti sebelumnya misalanya 

penelitian yang berjudul “JĀMI‘ AL-BAYĀN ‘AN TA’WῙL ĀYI AL-QUR’ĀN (Manhaj / 

Metode Penafsirannya)” yang dilakukan oleh Ratnah Umar (Umar, 2018). Penelitian yang 

sudah ada rata-rata menghasilkan temuan yang serupa, namun tidak mendalam mengenai 

sampel ayat yang dibedah. Berbeda dengan penelitian ini. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji manhaj tafsir At-Thabari yang terdiri dari metode dan sumber-sumber pemikirannya 

dengan mengambil sampel ayat yang ditelaah secara mendetail. Tulisan ini diharapkan 

memberikan warna dan pengayaan dalam kajian tafsir dan hermeneutika Alquran. 

 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan paradigma kualitatif dengan datanya berupa 

pernyataan yang bersifat kualitatif, bukan numerik (Sugiyono, 2017). Untuk memperoleh data, 

peneliti menggunakan sampel ayat Al-Qur’an secara acak. Dengan demikian, penelitian ini 

menggunakan data primernya yaitu kitab tafsir karangan At-Thabari yang berjudul “Jami’ul 

Bayan ‘an Ta’wilil Qur’an” dan tipe penelitian kepustakaan. Dengan teori manhaj tafsir, 

peneliti selanjutnya melakukan analisis data secara deskriptif deduktif dengan menentukan 

manhaj tafsir berdasarkan rujukan teori yang sudah ada.  

. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Biografi Singkat At-Thabari 

At-Thabari lahir di sebuah kota bernama Amul, Ibu Kota dari Provinsi Thabaristan di 

Persia (Iran) pada tahun 224 H/838 M. At-Thabari dinisbatkan kepadanya karena tempat 

kelahirannya. At-Thabari termasuk ulama yang sangat produktif dalam berkarya. Ia 

meninggalkan kitab dengan jumlah yang banyak (lebih dari 40 karya) di antaranya Kitab Tafsir 

Jami’ul Bayan Fi Tafsiril Quran, Kitab Tarikh Ar-Rusul Wa Al-Mulk (Tarikh At-Thabari), 

Adab Al-Manasik, Fasl Al-Bayan Fi Al-Qira’ah, dan karya lainnya. Sebagian ada juga yang 



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

14 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

belum selesai. Namun, karya beliau yang paling fenomenal dan menjadi rujukan umat Islam 

hingga saat ini adalah Kitab Tafsir Jami’ul Bayan Fi Tafsiril Quran (Tafsir At-Thabari) dan 

Kitab Tarikh Ar-Rusul Wa Al-Mulk (Tarikh At-Thabari). Kitab tersebut dalam naskah aslinya 

berjumlah lebih kurang 3000 lembar yang ia diktekan kepada muridnya yang tersusun utuh 30 

Juz. Kitab itu sempat hilang dan akhirnya ditemukan kembali. Selanjutnya, pada periode 

sekarang, tafsir tersebut masih dapat kita jumpai dalam berbagai versi, salah satunya adalah 

kitabnya yang terdiri dari 24 Jilid terbitan Muassasah Al-Risalah yang ditahqiq oleh Ahmad 

Mahmud Syakir.  

 

B. Pengertian Manhaj Tafsir 

Kata tafsir berasal dari kata fassaro-yufassiru-tafsiiron ( تفسيرا-يفسر-فسس ) yang berarti 

menerangkan, menjelaskan, menafsirkan, atau menginterpretasikan.(Team, n.d.) Secara istilah, 

dalam pengertian yang disusun oleh Abdul Mu’in Salim, tafsir pada intinya merupakan 

penjelasan mengenai hal-hal yang masih samar yang dikandung dalam ayat Alquran sehingga 

dengan itu dapat dipahami atau dikeluarkan hukum yang terkandung di dalamnya. Pengertian 

lainnya, yang diambilnya dari pengertian Ahmad al-Syirbashi, diterangkan bahwa di kalangan 

para ulama, tafsir mempunyai dua makna. Pertama, tafsir merupakan keterangan atau 

penjelasan sesuatu yang tidak jelas dari ayat-ayat Alquran sehingga diperoleh pengertian yang 

dikehendaki. Kedua, tafsir merupakan bagian dari ilmu badi’ yaitu sebagai salah satu ilmu 

dalam sastra Arab yang mengutamakan keindahan makna dalam menyusun kalimat 

(Suryadilaga, 2005). Adapun seseorang yang melakukan penafsiran terhadapa Alquran 

dinamakan mufassir. 

Selanjutnya, perlu juga didefinisikan kata manhaj. Sebagai rujuakan pengertian kata 

manhaj (منهج), pemakalah mengacu pada pengertian yang dinyatakan oleh Muhammad Ali Al-

Radha’I Al-Ashfani, yaitu pengambilan (الإستفادة) cara-cara/media (وسائل) dan sumber-sumber 

khusus (المصادر الخاصة) dalam penafsiran Alquran yang dengannya memungkinkan penjelasan 

 ,makna dan maksud ayat-ayat dan membawa hasil pengkajian. Dengan pengertian lain (تبيين)

manhaj merupakan cara menyingkap (كيفية الكشف) dan mengeluarkan/mengekstrak (استخراج) 

makna-makna dan maksud-maksud ayat-ayat Alquran.(Ashfani, 2008) Dalam kajian filsafat, 

manhaj ini cenderung mengaju pada pengertian epistemologi, yang mana epistemologi juga 

mengkaji persolan sumber pengetahuan manusia (the origins of human knowledge) 

(Kemerling, 1997). Dengan demikian, manhaj tafsir dapat diartikan sebagai cara penafsir 

menyingkap makna ayat Alquran yang meliputi sumber pemikiran dan metode yang 

digunakan. Pengertian yang biasa dipakai untuk manhaj adalah metode sehingga manhaj tafsir 

seringkali dinamakan pula sebagai metode penafsiran. 

 

C. Macam-Macam Manhaj Tafsir 

1. Metode penafsiran ijmali, tahlili, muqaran, dan maudhu’i 

Lahirnya berbagai metode tafsir lebih merupakan jawaban atas perkembangan 

masyarakat. Secara garis besar, penafsiran atau hermeneutika Alquran dapat 

dikategorikan ke dalam empat cara (metode) yaitu metode ijmali (global), tahlili 

(analitis), muqaran (perbandingan), dan maudhui’I (tematis).(Baidan, 2005) 

Pembagian keempat metode tafsir ini lebih cenderung berdasarkan cara analisis yang 

ditempuh penafsir dan bagaimana ia memposisikan ayat untuk dianalisis. Keempat 

metode tersebut dijelaskan secara ringkas melalui paparan paragraf-paragraf berikut. 

Tafsir ijmali merupakan metode penafsiran yang mula-mula muncul dan tidak 

memberikan rincian yang memadai. Ia disajikan dalam bentuk yang ringkas, mudah 

dipahami. Sistematika penulisannya berdasarkan susunan ayat di dalam mushaf. Cara 



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

15 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

penyajiannya tidak berbeda jauh dengan penyajian dari Bahasa Alquran sehingga 

pembaca seakan-seakan masih membaca ayat Alquran. Beberapa tafsir yang masuk 

dalam kategori ini adalah tafsir al-Jalalain karangan al-Mahalli dan al-Suyuthi, Tafsir 

al-Quran al-Karim karangan Muhammad Farid Wajdi, dan Tafsir Al-Wasith karangan 

Wahbah Az-Zuhaili (Baidan, 2002). 

Metode tahlili ditempuh apabila penafsir memaparkan berbagai aspek yang 

terkandung di dalam kalam atau ayat Alquran, misalnya kata demi kata, latar belakang 

turunnya ayat, pendapat-pendapat, kaitannya dengan ayat lain, keterkaitannya dengan 

ilmu pengetahuan dan lain sebagainya. Pada intinya, penafsir berusaha menggali makna 

secara komprehensif dari ayat-ayat Alquran yang ditafsirkannya. Contoh tafsir yang 

masuk kategori ini antara lain Tafsir Jami’ul Bayan karya At-Thabari, Tafsir Al-Qur’an 

Al-Adzhim karya Ibnu Katsir, Tafsir Al-Jawahir fi Tafsir Al-Qur’an karya Thanthawi, 

dan lain-lain. Adapun metode tahlili ini dapat mengambil bentuk penafsiran al-ma’tsur 

dan al-ra’yu (Baidan, 2002). 

Metode komparatif atau disebut juga dengan metode perbandingan maksudnya 

adalah penafsiran Alquran yang ditempuh dengan cara membandingkan teks Alquran 

dengan teks lain yang memiliki kemiripan redaksi dalam satu kasus yang sama atau 

diduga sama. Metode ini dapat juga ditempuh dengan membandingkan ayat Alquran 

dengan hadis Nabi atau membandingkan berbagai pendapat para penafsir mengenai 

ayat yang ditafsirkan. Melalui metode ini, seorang penafsir mengetahui kecenderungan 

pnafsir sebelumnya yang dimaksudkan dalam objek kajiannya.(Suryadilaga, 2005) Jadi 

ada tiga aspek yang mencirikan metode komparatif ini yaitu perbandingan ayat dengan 

ayat, perbandingan ayat dengan hadis, dan perbandingan berbagai pendapat mufassir 

(Baidan, 2002). Contoh tafsir komparatif adalah Qur’an and Its Interpreters karya 

Mahmud Ayub.  

Tafsir maudhu’I lahir karena penafsir tertarik untuk mengkhususkan kajian 

tafsirnya dengan mengambil satu tema saja atau yang disebut dengan tafsir tematik. 

Penafsiran dengan metode maudhu’I ini berangkat dari tema yang sudah ditentukan 

(Baidan, 2005). Penafsir menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan topik yang 

dibahas. Selanjutnya penafsir mengkaji secara mendalam dan tuntas dari segala aspek 

seperti asbabul wurud, kosakata, penetapan hukum, dan lain-lain. Semuanya dijelaskan 

secara terperinci dengan didukung oleh dalil-dalil dan fakta-fakta yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah (apabila diperlukan). Dalil dan fakta-fakta itu 

dapat berasal dari Alquran, hadis, hasil ijtihad, fakta sejarah dan kontemporer, serta 

pemikiran rasional.(Baidan, 2002) Contoh tafsir maudhu’I antara lain At-Tafsir Al-

Maudhu’I Lil Qur’anil Karim karangan Ahmad Al-Kaumi dan At-Tafsir Al-Maudhu’I 

Lil Qur’anil Karim karangan Abdul Hay Al-Qarmawi (Asyraf, 2022). 

 

2. Sumber penafsiran: Tafsir bi al-ma’tsur dan bi al-ra’yi 

Ma’tsur (مأثور) berasal dari kata ( يأثر-أثر ) yang berarti memindahkan atau 

meriwayatkan. Misalnya (أثر الحديث) bisa berarti meriwayatkan hadis atau menukil 

hadis. Juga dapat berarti memuliakan, misalnya (أثر الضيف) yang artinya memuliakan 

tamu.(Muslim, n.d.-a) Umumnya, ma’tsur diartikan dengan riwayat sehingga tafsir bi 

al-ma’tsur sama artinya dengan tafsir bi al-riwayah. Pengertian riwayat dalam 

pengertian tafsir bi al-ma’tsur justru terdapat perbedaan. Misalnya, Al-Zarqani dalam 

Baidan (2002) hanya membatasi riwayat pada ayat-ayat Alquran, sunnah (hadis), dan 

riwayat sahabat. Akan tetapi, Al-Dzahabi dalam Baidan (2002), tidak sependapat 

pembatasan itu. Riwayat menurutnya juga termasuk riwayat yang berasal dari para 



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

16 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

tabi’in.(Baidan, 2002) Menurut Al-Dzahabi dan pendapat mayoritas menyatakan 

bahwa tafsir bi al-ma’tsur secara praktis dapat ditempuh dengan menafsirkan ayat 

Alquran dengan ayat Alquran lainnya, Alquran dengan hadis (sunnah), Alquran dengan 

riwayat sahabat, dan Alquran dengan tafsir/riwayat tabi’in.(Hamza, 2017) Dengan 

demikian, tafsir bi al-ma’tsur merupakan penafsiran Alquran dengan mengambil 

sumber-sumber penafsiran berupa riwayat-riwayat. 

Adapun ra’y (رأي) memiliki beberapa arti antara lain apa-apa yang diyakini 

( ده الإنسانمايعتق ), sudut pandang (وجهة النظر), atau kesepakatan dalam berpikir ( إتفاق

 ,Ra’y ini juga dapat disamakan dengan rasio, akal, opini (Muslim, n.d.-b).(الأفكار

pendapat, pikiran, atau gagasan. Dalam kajian tafsir, umumnya ra’y ini dimaknai 

dengan ijtihad karena “alat” penting dalam ijtihad adalah akal (Mustaqim, 2012). 

Dengan demikian, tafsir bi al-ra’yi adalah tafsir Alquran yang mana penafsir 

menggunakan ijtihadnya atau akalnya untuk menemukan makna. Para sahabat 

sebenarnya sudah memberikan contoh bagaimana menggunakan ra’y dalam 

menafsirkan Alquran. Namun, pada saat itu, mereka mendapatkan pembenaran dari 

Nabi. Menurut Abdul Muin Salim dalam Suryadilaga (2005), para sahabat memiliki 

kemampuan atau potensi dalam menggunakan ra’y dalam menafsirkan Alquran 

disebabkan mereka mengetahui fenomena sosial dan sebab turunnya ayat, kemampuan 

bahasa, dan intelegensia (Suryadilaga, 2005). 

 

D. Sampel Ayat 

Surat & Ayat Ayat/Potongan ayat Bunyi Takwil 

Al-fatihah:7  ْ1  ەۙصِرَاطَ الَّذِيْنَ انَْعَمْتَ عَليَْهِم) Mengemukakan riwayat-riwayat (khabar/atsar) dari ibn Abbas, 

Rabi’, Waki’, dan lain-lain bahwa dalam (أنعمت عليهم), (هم) berarti 

orang-orang muslim, orang-orang mukmin, dan para nabi. 

2) Shirat (صراط( diartikan sebagai setiap jalan dari jalan-jalan yang 

benar 

3) Ada perintah di awal ayat (yang tidak termaktub) berupa 

“katakanlah Wahai Muhammad: Tunjuki kami Wahai Tuhan Kami 

jalan yang lurus (الصراط المستقيم) jalan yang engkau berikan nikmat 

 dengan ketaatan kepada-Mu dan ibadah kepada-Mu, dari (أنعمت)

para malaikat-Mu, Nabi-Nabi-Mu, orang-orang yang jujur, para 

syuhada, orang-orang salih 

4) Argumentasi makna (أنعمت عليهم) bersumber dari Q.S. An-Nisa’: 66-

69 

5) Muhammad dan umatnya diperintahkan untuk memohon kepada 

Tuhan (رب(-nya hidayah menuju jalan yang lurus yang telah Allah 

gambarkan sifatnya 

6) Dari ayat ini, jelas bahwa orang -orang yang taat tidak dapat 

mendapatkan ketaatannya (الطاعة) kecuali diberikan oleh Allah 

( اللهبإنعام  ) 

7) Menukil sebuah pendapat bahwa nikmat yang diberikan Allah yang 

dimaksud dalam ayat adalah hidayah menuju jalan yakni al-manhaj 

al-qawim dan as-shirat al-mustaqim 

 (ر) ’adalah jar pada rho (غير) Bacaan (1 غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَليَْهِمْ  

2) Pertama, Jika dibaca jar (خفضا)1 maka (غير) menjadi sifat bagi 

 jar (الذين) maka ia dibaca jar. Jika (هم) dan menjadi na’t bagi (الذين)

maka ia (الذين) bagi (هم) menjadi sifat dan na’t. Tetapi boleh (غير) 

menjadi na’t bagi (الذين) dan (الذين) merupakan ma’rifah dan (غير) 

adalah nakirah. Boleh dianggap bahwa (غير المغضوب عليهم) na’t bagi 

  (الذين أنعمت عليهم)

3) Bentuk kedua dari jar pada (غير) adalah (الذين) menjadi bermakna 

ma’rifah muwaqqatah, dengan demikian (غير) menjadi jar (مخفوضة) 

                                                 
 



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

17 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

dengan tujuan pengulangan (الصراط) yang dihilangkan (الذين) 

padanya. Dengan demikian ayat itu dapat dipahami seolah-olah 

menyatakan (صراط الذين أنعمت عليهم، صراط غير المغضوب عليهم) 

4) Keduanya maknanya sangat dekat yang berarti bahwa siapa yang 

Allah anugerahkan nikmat padanya maka Allah berikan padanya 

petunjuk kepada agama (din)yang benar (haqq), ia selamat dari 

murka Tuhan (rabbnya)  

5) Boleh juga (غير) dibaca nashob walaupun terkesan janggal dan 

tidak biasa dilakukan oleh para qurra’, lolos (selamat) dari 

kesesatan dalam agamanya 

6) Menukil suatu pendapat bahwa yang dimaksud (المغضوب) adalah 

sebagaimana disifatkan di dalam Q.S. Al-Maidah: 60 

اۤلِّيْنَ   -Menukil sebuah pendapat bahwa yang dimaksud dengan orang (1 وَلََ الضَّ

orang sesat (الضاالون) adalah sebagaimana yang disifatkan di dalam 

Q.S. Al-Maidah: 77 

2) Yang dimaksud dengan orang-orang sesat adalah mereka yang 

menentang dengan sengaja, tidak menempuh jalan (cara) yang 

lurus (qawim), orang-orang yang sesat dari Bangsa Arab atas 

kesesatannya menempuh jalan (cara). 

Al-Falaq: 1  ْ1 ذُ برَِبِّ الْفلَقَِۙ قلُْ اعَُو) Mengemukakan riwayat-riwayat 

2) Itu bermakna “katakanlah wahai Muhammad, “aku meminta 

perlindungan (أستجير) kepada rabbul falaq dari apa-apa yang Dia 

ciptakan dari makhluk (الخلق) 

3) Menukil pendapat Ibn Abbas bahwa falaq (الفلق) merupakan nama 

penjara (سجن) di dalam neraka Jahannam 

4) Menukil pendapat Al-‘Awwam bin Abdul Jabbar bahwa falaq 

 merupakan nama lain dari neraka Jahannam (الفلق)

5) Menukil pendapat Hasan dan Ibn ‘Abbas bahwa falaq (الفلق) berarti 

subuh (الصبح) 

6) Menukil pendapat lain bahwa falaq (الفلق) berarti makhluk (الخلق) 

7) Dengan demikian makna ayat menjadi “Aku berlindung kepada 

Tuhan makhluk (رب الخلق) 

8) Namun tidak mungkin Allah menempatkan penunjukan makna 

 atas makna sebagian makhluk. Dengan demikian, makna (دلَلة)

falaq (الفلق) pastilah mengacu pada setiap makhluk 

Al-Maidah: 51  يٰٰٓايَُّهاَ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا لََ تتََّخِذُوا ۞

ى اوَْليِاَۤءَ ۘ   الْيهَوُْدَ وَالنَّصٰرٰٰٓ

1) Menunjukkan riwayat-riwayat dari Abu Kuraib, Hannad, 

Muhmmad bin Al-Husain, dan lain-lain yang menjelaskan 

mengenai asbabul nuzul ayat 

2) Allah melarang (نهى) seluruh orang-orang mukmin menjadikan 

orang-orang Yahudi dan Nasrani sebagai penolong (أنصار) dan 

sebagai sekutu (حلفاء) di atas orang-orang yang beriman kepada 

Allah, Rasulnya, dan selainnya. 

3) Barang siapa menjadikan mereka seorang penolong (نصير), sekutu 

 tanpa Allah, rasulnya, dan orang-orang (ولي) dan pelindung ,(حليف)

mukmin, dan dia membela mereka di atas Allah, rasul-Nya, dan 

orang-orang mukmin, maka sesungguhnya Allah dan rasul-Nya 

berlepas diri baginya. 

4) Pendapat yang paling kuat adalah Ayat tersebut turun karena ada 

seorang munafik yang menjadikan pemimpinnya seorang Yahudi 

atau Nasrani yang ia kawatir dengan dirinya tertimpa sesuatu 

karena ayat sesudahnya menunjukkan hal itu 

 (أنصار) Sebagian orang-orang Yahudi merupakan penolong (1 بعَْض   بعَْضُهمُْ اوَْليِاَۤءُ  

sebagian yang lain atas (untuk melawan) orang-orang mukmin, 

begitu pula dengan orang-orang Nasrani 

2) Allah berfirman kepada orang-orang mukmin, “Jadikanlah kamu 

pemimpin bagi sebagian lain dan musuhilah orang Yahudi serta 

Nasrani sebagaimana mereka memusuhimu. Sebagian mereka 

menjadi pemimpin bagi golongan mereka sendiri, karena sebagian 

dari penguasa mereka benar-benar musuh yang nyata bagi orang-

orang beriman, dan mereka telah memutuskan hubungan.” 

نْكُمْ فاَنَِّهٗ مِنْهمُْ      Menukil riwayat-riwayat dari ibn Waki dan Al-Mutsanna (1 وَمَنْ يَّتوََلَّهمُْ مِّ

2) Barang siapa yang mengambil pemimpin orang-orang Yahudi dan 

Nasrani dan bukan dari orang-orang mukmin, maka ia termasuk 

dari golongan mereka.  



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

18 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

3) Menukil sebuah pendapat bahwa barang siapa yang mengambil 

mereka pemimpin dan menolong mereka atas (untuk melawan) 

orang-orang mukmin, maka ia termasuk ke dalam bagian dari 

agama dan millah mereka. Apabila ia tidak mengangkat seseorang 

menjadi pemimpin, namun ia ridho kepadanya, kepada agamanya 

maka berarti ia memusuhi apa yang ia tentang dan ia benci, dan 

hukumnya (pemimpin itu) menjadi hukum baginya. Dan oleh 

karena itu, ia berhukum (memutuskan) sebagaimana ahli ilmu dari 

Nasrani Bani Tughlab berhukum dalam masalah hewan ternak, 

nikah, persoalan wanita, dan lain-lain dengan hukum-hukum 

Nasrani Bani Israil. 

4) Dalam penunjukan makna (dilalah) yang jelas itu maka benarlah 

yang kami katakan bahwa seseorang yang memeluk agama maka 

ia berhukum dengan ahli agama itu, baik sebelum datangnya Islam 

maupun setelahnya. Kecuali apabila seorang muslim pindah ke 

agama lain, ia tidak ditetapkan atas apa yang ia peluk, akan tetapi 

dibunuh karena kemurtadannya dari Islam kecuali bila ia kembali 

memeluk Islam. 

  َ
لمِِيْنَ  انَِّ اّللهٰ لََ يهَْدِى الْقوَْمَ الظّٰ  1) Allah tidak memimbing (memberi petunjuk) kepada siapa yang 

meletakkan perwalian (memilih pemimpin/وضع الولَية) bukan pada 

posisinya (في غير موضعها) misalnya menjadikan orang Yahudi dan 

Nasrani sebagai pemimpin (yang memusuhi Allah, rasul-Nya, dan 

orang-orang mukmin) atas orang orang-orang mukmin 

2) Barang siapa yang mengangkat mereka jadi pemimpin maka ia bagi 

Allah, rasul, dan orang-orang mukmin adalah seorang musuh, 

 

E. Telaah Manhaj Tafsir At-Thabari 

Di bagian awal, telah dijelaskan bahwa manhaj berkaitan dengan bagaimana cara 

penafsir menyingkap makna dari kalam atau ayat-ayat Alquran. Dalam makalah ini, 

pembahasan hanya dibatasi dua pengertian manhaj secara teknis yaitu pertama, manhaj sebagai 

metode penafsir menggali makna yang terdiri dari metode ijmali, tahlili, muqaran, dan 

maudhu’i. Kedua, manhaj sebagai sumber pemikiran yang terdiri dari bi al-ma’tsur dan bi al-

ra’y. Kedua sumber itu bukan klasifikasi final. Bahkan, Mustaqim (2010), menyebutkan bahwa 

sumber penafsiran juga dapat berupa bi Al-riyadhah al-ruhiyyah (latihan ruhani) yaitu bagi 

ulama tasawuf. 

Dalam cara penafsirannya, At-Thabari memenggal satu ayat ke dalam beberapa kalam 

untuk ditakwilkan. Maksudnya adalah penafsirannya tidak satu ayat satu takwil. Dalam satu 

ayat, bahkan ayat pendek sekalipun, At-Thabari berusaha menyingkap makna setiap kata, 

bahkan huruf. Tentu tidak semua ayat diperlakukan sama. Ini dikhususkan bagi kata-kata yang 

“asing” dan memiliki aspek kebahasaan. Contohnya adalah dalam surah al-Baqarah ayat 144. 

Dalam ayat itu, ada redaksi (susunan) kalam: (وحيث ما كنتم فولوا وجوهكم). At-Thabari dalam kalam 

itu juga menyajikan penjelasan mengenai posisi huruf fa’ (ف) yaitu sebagai jawaban atas ( حيث

 Begitu pula di dalam penafsiran surah Al-fatihah ayat 7. At-Thabari juga menyajikan .(ما كنتم

penjelasan mengenai konsekuensi kata (غير) apabila dibaca jar atau dibaca nasob. Ia juga 

menyajikan bahasan mengenai asal sebuah kata, bentuk tunggal dan jamaknya, sinonimnya, 

aspek nahwu, dan sangat mungkin aspek lainnya dalam keseluruhan tafsirnya.  

Selain itu, At-Thabari juga menggunakan menggunakan metode tarjih dalam 

penafsirannya. Metode tarjih adalah menilai riwayat-riwayat yang tampak bertentangan dan 

memilih satu riwayat yang lebih dekat kebenaran dari riwayat-riwayat yang ada. Di beberapa 

bagian dalam tafsirnya, ia menggunakan kata “pendapat yang lebih kuat menurutku” dengan 

mengahdirkan riwayat-riwayat yang mendukung argumentasinya. Adakalanya ia membiarkan 

persoalan ikhtilaf apa adanya, tanpa melakukan tarjih seperti menafsirkan makna kiblat, 

apakah yang dimaksud adalah mizab Kakbah atau bangunan Kakbah itu sendiri. Tarjih yang 



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

19 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

dilakukan At-Thabari cenderung berdasarkan dua hal yaitu adanya dukungan riwayat-riwayat 

yang berjumlah memadai dan adanya peran ra’y. 

Dengan demikian, jelas bahwa metode tafsir At-Thabari termasuk ke dalam tafsir tahlili 

(analitis). Karakter analisisnya setidak-tidaknya meliputi pemenggalan ayat menjadi beberapa 

bagian, analisis kebahasaan dan analisis pemilihan makna yang tepat menggunakan tarjih. 

Untuk memperkuat analisisnya, ia juga menghadirkan ayat-ayat Alquran untuk melihat konteks 

ayat seperti mengartikan kata (المغضوب) yang mana kata yang dimaksud disifatkan di dalam 

surat An-Nisa ayat 60. 

Berdasarkan sampel ayat yang sebenarnya masih jauh dari representatif, pemakalah 

telah melakukan pengumpulan pernyataan At-Thabari dalam kitab tafsirnya. At-Thabari dalam 

menafsirkan kalam, menyuguhkan riwayat-riwayat yang berjumlah sangat banyak. Riwayat-

riwayat yang dimaksud terdiri dari ayat-ayat Alquran dan hadis (sunnah), dan syair-syair. 

Namun, dari sampel ayat, yang paling banyak adalah penukilan hadis-hadis seperti hadis 

riwayat Al-Waki’, Al-mustanna, dan Qatadah. Adapun syair, ia gunakan untuk melihat konteks 

kata yang asing. Misalkan kata falaq, nasranun dan nasranatun, dan syatrah. Berdasarkan 

banyaknya riwayat-riwayat dalam tafsirnya tersebut, tafsir At-Thabari lebih cenderung 

dikategorikan sebagai tafsir bi al-ma’tsur. 

Meskipun tafsir At-Thabari tergolong tafsir bil ma’tsur, bukan berarti At-Thabari sama 

sekali tidak menggunakan ra’yu dalam tafsirnya. Berdasarkan sampel ayat yang ditelaah, 

terdapat bagian metode penafsirannya yang mana At-Thabari menggunakan ra’y yaitu pada 

saat menggali makna al-falaq. Dalam tafsirnya, ia kemukakakan terlebih dahulu pendapat-

pendapat, baik yang ia ketahui namanya maupun tidak, bahwa ada beberapa makna falaq yang 

dipahami oleh para ulama. Makna al-falaq itu antara lain makhluk, sumur di neraka Jahannam, 

rumah di neraka Jahannam, neraja Jahannam, dan subuh. At-Thabari memilih makna falaq 

yakni makhluk/ciptaan (الخلق) dengan alasan personal dan rasional bahwa makhluk/ciptaan 

 mereka kata yang sudah mencakup semua kata yang dimaksud. Dari apa yang (الخلق)

disimpulkan At-Thabari, jelas bahwa ia menggunakan generaslisasi dan rasionalisasi terhadap 

sebuah kata yang memiliki dimaknai dengan banyak arti yang “berjarak” antara satu kata 

dengan kata lain. 

 

PENUTUP 

Manhaj tafsir At-Thabari dapat didentifikasi melalui sumber dan metode pemikirannya 

yaitu menerapkan metode tahlili bi al-ra’y. Sumber pemikirannya secara dominan adalah 

riwayat yang terdiri dari ayat Alquran, hadis, riwayat sahabat, dan riwayat tabi’in. Riwayat-

riwayat disajikan berjumlah banyak. Selain juga lengkap sanadnya. Untuk riwayat yang 

sumbernya tidak diketahui, ia juga menyebutkannya sehingga pembaca mengetahui mana 

pemikirannya dan mana pendapat orang lain. Sumber berupa ra’yu dapat dikatakan sedikit. 

Metode tahlili tampak pada cara penafsirannya yang bersifat menguraikan kata-kata, baik 

uraian makna kata-kata yang diperselisihkan, sinonim, mufrad dan jamak, maupun posisi kata 

dalam kalam. Metode penentuan makna juga ia lakukan dengan cara pengumpulan riwayat-

riwayat untuk dilakukan tarjih. 

 

  



Chusnul Chotimah Vol. 1. No. 1. April 2023 

 

20 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi Keislaman 

DOI: doi in this article is not assigned yet  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Ashfani, M. A. A.-R. A.-. (2008). Manhaj Al-Tafsir Wa Al-Ittijahu (1st ed.). Maktabah Mukmin 

Quraish. https://books4arabs.com/B7/books4arab.com.BOOK0134.pdf 

Asyraf, N. H. (2022). عريف التفسير الموضوعي وانواعه | المرسالت . 

https://www.almrsal.com/post/922701?utm_source=google.com&utm_medium=orga

nic&utm_campaign=google.com&utm_referrer=google.com 

Baidan, N. (2002). Metode Penafsiran Al-Quran: Kajian Kritis terhadap Ayat-Ayat yang 

Beredaksi Mirip. Pustaka Pelajar. 

Baidan, N. (2005). Metodologi Penafsiran Alquran. Pustaka Pelajar. 

Hamza, S. (2017). TAFSIR BI AL-MA’SUR (KELEBIHAN DAN KEKURANGAN SERTA 

PENGEMBANGANYA). Suhuf, 29(1), Article 1. 

Kemerling, G. (1997). Philosophical Dictionary: Epistemology. 

http://www.philosophypages.com/dy/e5.htm#epis 

Muslim, R. (n.d.-a). أثر—معجم العرب . Retrieved October 18, 2022, from 

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.ristekmuslim.mujamarob 

Muslim, R. (n.d.-b). الرأي—معجم العرب  Google Play. Retrieved October 18, 2022, from 

https://play.google.com/store/apps/details?id=com.ristekmuslim.mujamarob&hl=ar&

gl=US 

Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer (3rd ed.). PT LKis Printing 

Cemerlang. 

Nahari Hayunah, A. (2020, September 22). Tafsir Ath-Thabari: Kitab Tafsir Spektakuler. 

Tanwir.ID. https://tanwir.id/tafsir-ath-thabari-kitab-tafsir-spektakuler/ 

Srifariyati. (2017). Manhaj Tafsir Jami’ Al-Bayan Karya Ibnu Jarir At-Thabari. Jurnal Ilmiah 

Madaniyah, 7(2), 319–342. 

Sugiyono, S. (2017). Metode Penelitian Pendidikan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Alfabeta. 

Suryadilaga, M. A. (2005). Metodologi Ilmu Tafsir. Teras. 

Team, A. (n.d.). Terjemahan dan Arti kata فسر Dalam bahasa indonesia, Kamus istilah bahasa 

Indonesia bahasa Arab Halaman. Retrieved October 17, 2022, from 

https://www.almaany.com/id/dict/ar-id/%D9%81%D8%B3%D8%B1/ 

Thabari, A. J. M. B. J. A.-. (2009). Tafsir ath-Thabari (A. Askan, Trans.; Vol. 1). Pustaka 

Azzam. 

Umar, R. (2018). JĀMI‘ AL-BAYĀN ‘AN TA’WῙL ĀYI AL-QUR’ĀN (Manhaj / Metode 

Penafsirannya ). AL ASAS, 1(2), Article 2. 

 

 


