
 

AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

Vol. 1. No. 2., Oktober 2023 Hal. 78-88 

 

e-ISSN: 2986-6030  

 

78 | P a g e  
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 

https://glorespublication.org/index.php/ekodestinasi 

Dakwah Islam dan Transformasi Pendidikan Islam di Nusantara 
 

Dinda Wulandari1, Khaizah Anba’a Khikmah2, Lailatul Lutvyah3, Mutiara Latifah4, 

Nusyaibah5, Dewi Fatimah Putri Arum Sari6 
1STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: dindawlndrr@gmail.com  

2STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: khaizahanbaa2593@gmail.com  
3STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: laylaluthfiah@gmail.com  

4STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: latifahtiara344@gmail.com  
5STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: nusyaibahhh@gmail.com  

6STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: dewifatimahpas92@gmail.com  

 

Histori Naskah  ABSTRACT 

 
Diserahkan:  

29-11-2023 

 

Direvisi: 

03-12-2023 

 

Diterima: 

05-12-2023 

 Islamic da'wah has entered the archipelago since the 7th century through Arab 

traders who sailed to the archipelago. However, intensive and systematic 

preaching of Islam only began in the 13th century with the arrival of Ulama from 

the Middle East and India. This research aims to study the role of da'wah in the 

introduction of Islam in the archipelago, especially in the context of Islamic 

religious education. This research uses a descriptive-analytical qualitative 

method by collecting data from various primary and secondary sources. Islamic 

religious education plays an important role in spreading the message of Islam in 

the archipelago. The results of this research show that da'wah plays an important 

role in spreading Islam in the archipelago, especially through Islamic religious 

education in the form of a surau education system, a mosque education system, 

an Islamic boarding school and madrasa education system. Islamic religious 

education is the main means for spreading Islamic teachings to the people of the 

archipelago, which in turn helps strengthen Muslim identity and expand the 

influence of Islam in the region. 

Keywords : Da'wah, Islam, Archipelago, Islamic Religious Education 

   

  ABSTRAK 

  Dakwah Islam telah masuk ke Nusantara sejak abad ke-7 melalui para pedagang 

Arab yang berlayar ke wilayah Nusantara. Namun dakwah Islam secara intensif 

dan sistematis baru dimulai abad ke-13 dengan kedatangan para Ulama dari Timur 

Tengah dan India. Penelitian ini bertujuan untuk mempelajari peran dakwah 

dalam masuknya Islam di Nusantara, khususnya dalam konteks pendidikan agama 

Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang bersifat deskriptif-

analitis dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber primer dan sekunder. 

Pendidikan agama Islam menjadi salah satu peran penting dalam menyebarkan 

dakwah Islam di Nusantara. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah 

memainkan peran penting dalam menyebarkan agama Islam di Nusantara, 

khususnya melalui pendidikan agama Islam berupa adanya sistem pendidikan 

surau, sistem pendidikan masjid, sistem pendidikan pondok pesantren dan 

madrasah. Pendidikan agama Islam menjadi sarana utama untuk menyebarkan 

ajaran Islam kepada masyarakat Nusantara, yang pada gilirannya membantu 

memperkuat identitas Muslim dan memperluas pengaruh Islam di wilayah 

tersebut. 

Kata Kunci : Dakwah, Islam, Nusantara, Pendidikan Agama Islam 

   

Corresponding 

Author 

: Dinda Wulandari, Jl. Ki Ageng Gribig, No. 06 Klaten Utara, Klaten, Jawa Tengah, 

e-mail: dindawlndrr@gmail.com  

 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277
mailto:dindawlndrr@gmail.com
mailto:khaizahanbaa2593@gmail.com
mailto:laylaluthfiah@gmail.com
mailto:latifahtiara344@gmail.com
mailto:nusyaibahhh@gmail.com
mailto:dewifatimahpas92@gmail.com
mailto:dindawlndrr@gmail.com


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

79 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

PENDAHULUAN 

Penyebaran agama Islam merupakan salah satu proses yang sangat penting dalam sejarah 

Indonesia. Salah satunya Pendidikan agama Islam yang memiliki peran penting dalam 

menyebarkan ajaran Islam di Nusantara. Proses Pendidikan Islam di Nusantara telah 

diselenggarakan pada masa kerajaan Islam pertama di Nusantara yaitu di Perlak pada tahun 

(840-1292 M), dan kerajaan samudra pasai pada tahun (1267-1521 M). Hal ini diungkapkan 

oleh seorang ilmuwan dari maroko yang berkelana ke berbagai negeri termasuk ke Indonesia 

yaitu Ibnu Batutah (Alfiani & dkk, 2019).  Melalui pendidikan agama Islam, dakwah dapat 

dilakukan dengan lebih efektif dan terarah. Masyarakat juga dapat memahami ajaran Islam 

dengan lebih baik dan menjadikannya bagian integral dari kehidupan sehari-hari. 

Kehadiran Islam di Nusantara, khususnya di wilayah Indonesia, adalah tema yang 

menarik banyak kalangan, yaitu sejarawan, budayawan, sosiolog, dan lain-lain. Agama Islam 

masuk ke Nusantara Indonesia melewati perjalanan panjang dan dibawa oleh kaum muslim 

dari berbagai belahan bumi. Menurut beberapa teori yang ada, ajaran Islam masuk ke Indonesia 

melalui orang-orang dari berbagai bangsa. Sebagian dari mereka ada yang datang ke Nusantara 

untuk berdagang sembari berdakwah. Ada pula kaum ulama atau ahli agama yang memang 

datang ke Nusantara guna mensyiarkan ajaran agama Islam(Mujib, 2021).  Proses pendidikan 

Islam pada awalnya tidak hanya ada pada satu tempat dan waktu tertentu, tetapi dimanapun 

dan kapanpun ketika bertemunya antara muballigh, pedagang, dan penduduk pribumi, maka 

pada saat itu pula pendidikan Islam berlangsung. 

Islam masuk ke Indonesia dengan cara damai disertai dengan jiwa toleransi dan saling 

menghargai antara penyebar dan pemeluk agama baru dengan penganut-penganut agama lama 

(Hindu-Budha). Ia di bawa oleh pedagang-pedagang Arab dan Gujarat di India yang tertarik 

dengan rempah-rempah. Kemudian, mereka membentuk koloni-koloni Islam yang ditandai 

dengan kekayaan dan semangat dakwahnya (Dalimunthe, 2016). Perkembangan wacana 

intelektual Islam di Nusantara pada prinsipnya tidak lepas dari gelombang Islamisasi yang 

secara bertahap dibawa oleh para pemuka agama lintas negara, baik dari statusnya sebagai 

pedagang, pendatang, atau lainnya. 

Telah diuraikan diawal bahwa pendidikan agama Islam memiliki peran penting dalam 

penyebaran Islam di nusantara. Dalam prosesnya dilakukan melalui pendidikan di pondok 

pesantren. Pondok Pesantren di Indonesia memiliki peran yang sangat besar, baik bagi 

kemajuan pendidikan Islam itu sendiri maupun bagi bangsa Indonesia secara keseluruhan. 

Berdasarkan catatan yang ada, kegiatan pendidikan agama di Nusantara telah dimulai sejak 

tahun 1596. Kegiatan pendidikan agama inilah yang kemudian dikenal dengan nama Pondok 

Pesantren(Maulida, 2017).  

Dalam catatan sejarah, peran Walisongo sebagai titik utama Islamisasi masyarakat 

nusantara, sangat penting perannya. Kearifan lokal pola dakwah Walisongo yang memahami 

karakter masyarakat nusantara menjadikan Islam menjadi agama yang besar dianut masyarakat 

Indonesia sampai saat ini. selanjutnya, kearifan lokal dakwah para ulama Pesantren sebag8ai 

dakwah Islam yang bagus dalam dunia pendidikan(Ratna Wulansari, 2020). Walisongo juga 

berdakwah dengan mengakulturasi agama Islam dengan budaya yang ada di Nusantara pada 

saat itu, seperti berdakwah menggunakan media wayang, tembang lagu jawa, dan lain-lain.  

Beberapa penelitian sebelumnya telah mengulas mengenai transformasi pendidikan 

Dakwah Islam dan transformasi Pendidikan Agama Islam di Nusantara dalam konteks berbeda, 

namun belum banyak yang menyoroti secara menyeluruh macam-macam sistem pendidikan 

agama Islam di Nusantara pada masa itu. Penelitian sebelumnya hanya memberikan wawasan 

tentang transformasi pendidikan pesantren namun belum ada kajian yang secara spesifik 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

80 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

mengenai macam-macam sistem pendidikan yang ada di nusantara dalam konteks dakwah 

Islam. (Susilo, 2020). 

Adapun penelitian lain, hanya memaparkan Sejarah perkembangan Lembaga pendidikan 

Islam pertama kali di Indonesia yakni di kenal dengan pendidikan surau, yang mana surau 

awalnya berfungsi sebagai tempat penginapan anak-anak bujang yang dialih fungsikan menjadi 

tempat pengajaran dan penyebaran ajaran Islam, dari Lembaga pendidikan tradisional menjadi 

Lembaga pendidikan Islam modern. Sedangkan pada penelitian ini lebih mengkaji mengenai 

macam-macam sistem pendidikan yang ada di nusantara dalam konteks dakwah Islam (Fadhil, 

2007). 

Dengan kedatangan Islam di Nusantara, pendidikan agama Islam menjadi kunci dalam 

penyebaran ajaran Islam di wilayah ini. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya peran 

pendidikan agama Islam dalam memperkuat dan memperluas pengaruh Islam di Nusantara. 

Berdasarkan apa yang telah disampaikan di atas maka penulis memfokuskan penelitian ini pada 

peran dakwah dan masuknya Islam di nusantara melalui pendidikan agama Islam. 

Manfaat mengenai tulisan ini yaitu untuk mengetahui masuknya agama Islam di 

Nusantara dan dakwah agama Islam, serta mengetahui transformasi ataupun perubahan-

perubahan yang terjadi dalam sistem pendidikan agama Islam pada masa itu, kemudian untuk 

mengetahui seberapa penting peran Pendidikan Agama Islam khususnya dalam dakwah Islam 

di Nusantara. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif yang bersifat deskriptif 

analisis (Ramadhan, 2021). Metode deskriptif analisis merupakan metode pengolahan data 

dengan cara menganalisis faktor-faktor yang berhubungan dengan objek penelitian melalui 

penyajian data secara mendalam (A.I, 2022). Metode kualitatif mencakup wawancara, 

observasi, studi kasus, survei, analisis historis dan dokumen. Alur penelitian deskriptif 

kualitatif diawali dengan proses atau peristiwa penjelas yang akhirnya dapat ditarik suatu 

generalisasi yang merupakan sebuah kesimpulan dari proses atau peristiwa tersebut (Yuliani, 

2018). Oleh karena itu, setelah data tentang topik yang diteliti terkumpul, selanjutnya dianalisis 

untuk memahami peran dakwah dalam masuknya Islam di nusantara melalui pendidikan agama 

Islam. 

Penelitian ini dalam pengumpulan data menggunakan sumber data primer dan sumber 

data sekunder. Sumber data primer yakni data diperoleh secara langsung dari sumber-sumber 

tangan pertama atau sumber asli (Sari & Retnaningsih, 2022). Sedangkan sumber data sekunder 

merupakan data yang digunakan sebagai pendukung data primer yakni melalui studi 

kepustakaan, dokumentasi, buku, jurnal, majalah, koran, arsip tertulis hyang berhubungan 

dengan penelitian ini, sebagai sumber yang tidak langsung (Sugiyono, 2013). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Dakwah Islam Sebagai Ilmu 

Asal kata ilmu berasal dari bahasa Arab “‘alima, ya’lamu, ‘ilman” dari wazan fa’ila, 

yaf’alu yang memiliki arti mengerti, memahami. Dalam Bahasa Inggris adalah science dan 

dalam Bahasa Latin scientia (pengetahuan), scire (mengetahui)(A. T. Nasution, 2016). Dalam 

kamus bahasa Indonesia, ilmu didefinisikan sebagai pengetahuan tentang suatu bidang yang 

disusun secara sistematis dengan metode tertentu, dan dapat digunakan untuk menjelaskan 

fenomena tertentu dalam bidang pengetahuan(Rahman, 2020). 

Dilihat dari segi bahasa, dakwah berasal dari bahasa Arab "da'wah" (الدعوة). Da'wah 

memiliki tiga huruf asal, yakni dal (د), 'ain (ع), dan wawu ( و). Dari ketiga huruf asal ini, 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

81 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

terbentuk beberapa kata dan ragam makna. Makna tersebut ialah memanggil, mengundang, 

minta tolong, meminta, memohon, menamakan, menyuruh datang, mendorong, menyebabkan, 

mendatangkan, mendoakan, menangisi, dan meratapi. Dakwah adalah kegiatan untuk 

meningkatkan iman sesuai syariat Islam(Aziz, 2019).  Dakwah secara istilah mengacu pada 

segala upaya mewujudkan ajaran Islam dalam segala aspek kehidupan (Dzikron, 1989). 

Prof. Toha Oemar M.A. memberikan dua jenis definisi ilmu dakwah, yaitu definisi umum 

dan definisi Islam. Pengertian umum ilmu dakwah adalah ilmu yang memuat cara- cara dan 

petunjuk bagi manusia untuk menganut, menyetujui dan menjalankan suatu ideologi, pendapat 

atau karya tertentu. Sedangkan dakwah dalam definisi Islam yaitu mengajak manusia untuk 

secara bijak menempuh jalan yang benar sesuai dengan perintah Allah demi kemaslahatan dan 

kebahagiaannya di dunia dan akhirat(Omar, 2016). 

Pengertian Ilmu Dakwah menurut Sulthon adalah suatu kumpulan ilmu yang membahas 

masalah-masalah dan hal-hal yang timbul atau muncul ke permukaan dalam interaksi antara 

unsur-unsur sistem dakwah dengan tujuan untuk memperoleh ilmu pengetahuan yang akurat 

dan pengetahuan yang benar tentang realitas dakwah(Sulthon, 2003). Dakwah dapat dikatakan 

sebagai ilmu, karena ilmu dakwah mempunyai permasalahan atau pertanyaan yang menjadi 

objek material dan objek formal ilmu dakwah. Masalah tersebut kemudian diselesaikan dengan 

cara-cara tertentu yang dapat ditafsirkan (Hasanah, 2019). Dari penjelasan di atas dapat 

disimpulkan bahwa ilmu dakwah adalah ilmu yang mempelajari tentang cara menyampaikan 

ajaran Islam kepada orang lain dengan tujuan untuk mengajak mereka memahami dan 

mengamalkan ajaran Islam. 

Berbicara tentang Islam, tidak akan lepas dari dakwah. karena Islam sendiri artinya 

adalah agama dakwah. Hal itu sebagaimana dipertegas Allah dalam al-Qur'an yaitu amar 

ma’ruf nahi mungkar yaitu mengajak pada kebaikan dan mencegah dari keburukan yang 

merupakan kewajiban semua orang (Pirol, 2017). Dalam dakwah terdapat unsur-unsur atau 

komponen yang diharapkan dengan memahami unsur tersebut proses dakwah akan berjalan 

dengan baik. Komponen tersebut adalah da’i (penyebar dakwah), mad’u (mitra dakwah), 

maddah (materi dakwah), wasilah (media dakwah), thariqah (metode), dan atsar (efek 

dakwah) (Hafidhuddin, 1998). 

Islam juga dianggap sebagai agama dakwah karena dakwahnya dilakukan dengan santun, 

bijaksana, dan penuh kasih sayang. Islam sebagai agama dakwah mengajak umatnya untuk 

memahami makna kebenaran tanpa ada unsur paksaan. Ajaran Islam disebarkan secara damai 

dan tidak melalui kekerasan (Pirol, 2017). Selain itu dakwah juga harus dilakukan oleh da’i 

yang mempunyai pengetahuan yang luas tentang agama Islam dan dengan memperhatikan 

konteks sosial budaya agar mudah diterima oleh masyarakat tanpa menghilangkan kebudayaan 

yang telah ada sebelumnya. 

 

B. Dakwah Islam di Nusantara 

Dakwah Islam di nusantara merujuk pada upaya penyebaran dan pengajaran agama Islam 

di wilayah kepulauan Indonesia. Hal tersebut tidak terlepas dari proses masuknya Islam di 

nusantara yang dibawa oleh pendatang muslim dari luar. Islam yang datang dan berkembang 

di Indonesia yang kemudian dikenal dengan Islam Nusantara tidak meninggalkan koridor 

struktural dan konstitusional masyarakat Indonesia dari masa ke masa (Suryanto, 2017). Islam 

nusantara adalah metodologi dakwah untuk memahamkan dan menerapkan ajaran Islam sesuai 

paham ahlussunnah wal jamaah, dengan model yang telah dikolaborasikan dengan tradisi di 

Indonesia (Iftaqur R, 2020). 

Dalam proses penyebaran Islam di wilayah nusantara, dakwah dilakukan oleh para 

ulama, mubaligh atau guru agama. Salah satu yang berperan penting dalam menyebarkan Islam 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

82 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

di indonesia adalah walisongo. Menurut Soekomono walisongo adalah sekelompok penyiar 

agama Islam tanah di Jawa. Cara penyebaran Islam yang dilakukan oleh mereka sangat menarik 

(Budi H, 2020). Mereka menyebarkan Islam dengan cara pendekatan dengan masyarakat 

melalui kebudayaan yang telah ada. Para walisongo tidak menghilangkan secara total adat 

istiadat, tetapi mereka memasukkan ajaran Islam pada adat istiadat tersebut. Sehingga 

masyarakat tidak merasa kehilangan kebudayaan mereka dan ajaran Islam dengan mudah 

mereka terima.  

Selain itu, dakwah Islam di nusantara juga melibatkan penguasa atau kerajaan Islam yang 

ada pada masa itu. Menurut Tjandrasasmita kemunculan kerajaan Islam diperkirakan abad ke-

13 sebagai hasil dari proses Islamisasi di daerah pesisir yang pernah disinggahi oleh pedagang 

muslim sekitar abad ke-7 dan 8M (Ihsan, 2008). Kerajaan Islam pertama di Indonesia adalah 

Samudera Pasai. Selain itu juga berdiri kerajaan lain yang tersebar di pulau pulau Indonesia, 

seperti kerajaan Malaka, kerajaan Aceh Darussalam, Demak (kerajaan pertama di Pulau Jawa), 

kerajaan Mataram, Kerajaan Tidore, Kerajaan Gowa-Tallo dan lain sebagainya. 

Dakwah Islam di Nusantara memiliki peran penting dalam membentuk identitas 

keagamaan masyarakat Indonesia. Meskipun terjadi berbagai variasi dalam praktik keagamaan 

dan budaya lokal, Islam tetap menjadi agama mayoritas di Indonesia dan terus berkembang 

sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat nusantara. 

 

C. Masuknya Islam di Nusantara 

Kedatangan Islam di berbagai daerah Nusantara tidak terjadi secara serentak. Kerajaan-

kerajaan dan daerah-daerah yang Islam masukinya memiliki situasi politik, sosial, dan budaya 

yang berbeda-beda. Ada berbagai pendapat mengenai proses masuknya Islam ke Nusantara. 

Beberapa tokoh yang mengemukakan pendapat tersebut memiliki latar belakang pengetahuan 

yang beragam. Ada yang mengetahui secara langsung tentang masuknya Islam dan penyebaran 

budaya dan agama Islam di Nusantara (Permana, 2015). Sementara itu, ada yang melakukan 

penelitian mendalam, seperti orang-orang Eropa yang datang ke Nusantara atas tugas 

pemerintah atau pekerjaan. Tokoh-tokoh seperti Marco Polo, Muhammad Ghor, Ibnu Batutah, 

Dego Lopez de Sequeira, dan Sir Richard Wainsted termasuk di antara mereka (Mujib, 2021). 

Terdapat berbagai teori yang mengaitkan sejarah masuknya Islam ke Nusantara. Agama 

Islam dibawa oleh komunitas Muslim dari berbagai belahan dunia. Saat ini, Nusantara menjadi 

negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia. Beberapa teori mengindikasikan bahwa 

Islam masuk ke Nusantara melalui individu dari berbagai bangsa. Sebagian dari mereka datang 

untuk berdagang sambil berdakwah. Ada juga ulama atau cendekiawan agama yang datang ke 

Nusantara untuk menyebarkan ajaran Islam. 

Menurut Thomas Walker Arnold, “sulit untuk menentukan waktu pasti kedatangan Islam 

ke Nusantara. Namun, sejak abad ke-2 SM, orang-orang dari Ceylon (Sri Lanka) telah 

berdagang, dan pada abad ke-7 M, Ceylon mengalami perkembangan pesat dalam perdagangan 

dengan Tiongkok”. Pada pertengahan abad ke-8, orang Arab sudah mencapai Kanton. Islam 

telah hadir di Nusantara sejak abad ke-7 dan 8 M. Namun, penyebaran dakwah baru dimulai 

pada abad ke-11 dan 12 (F. Nasution, 2021). 

Ada juga pendapat lain yang menyatakan bahwa Islam pertama kali dibawa oleh 

pedagang Gujarat, diikuti oleh pedagang Arab dan Persia. Sambil berdagang, mereka 

menyebarkan Islam ke wilayah-wilayah tempat mereka berlabuh di seluruh Nusantara (S, 

1971). Selain melalui perdagangan, Islam juga disebarkan melalui upaya dakwah, seperti yang 

dilakukan oleh para walisongo di Jawa. Di Jawa, Islam masuk melalui pesisir utara pulau 

tersebut, dan makam-makam kuno seperti makam Fatimah binti Maimun bin Hibatullah 

ditemukan di Mojokerto (A.A, 1992). 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

83 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

Di Kalimantan, Islam masuk melalui berbagai kerajaan, seperti Kutai, Banjar, dan 

Kalimantan Tengah, yang memiliki masjid gede yang dibangun pada tahun 1434 M. Di 

Sulawesi, Islam disebarkan melalui hubungan antara kerajaan setempat dan ulama dari Mekkah 

dan Madinah. Pengaruh ulama Minang di selatan Sulawesi juga mempercepat penyebaran 

Islam. Pengaruh Kesultanan Ternate juga memainkan peran penting dalam penyebaran Islam 

di Sulawesi bagian tengah dan utara. Kesultanan Tidore juga menguasai Tanah Papua dan 

berhasil menyebarkan Islam hingga ke wilayah Semenanjung Onin di Kabupaten Fakfak, 

Papua Barat (A.A, 1992). 

 

D. Metode Awal Dakwah Islam di Nusantara 

Sejarah penyebaran Islam di Indonesia mencakup berbagai metode dan tahapan yang 

unik. Dakwah Islam pertama kali tiba di kepulauan Indonesia pada abad ke-7 melalui para 

pedagang Muslim, dan selanjutnya melalui berbagai jalur, baik perdagangan maupun 

perkawinan, mengakar dalam budaya dan masyarakat Indonesia (Zainol, 2016). Metode awal 

dakwah Islam di Indonesia dapat dipahami dengan melihat perkembangan dan dampaknya 

yang terus berlanjut dalam sejarah Indonesia. 

1. Peran Pedagang Muslim 

Pedagang Muslim dari berbagai wilayah seperti Arab, Gujarat, dan Persia adalah pionir 

dalam memperkenalkan Islam ke Indonesia. Mereka datang ke pulau-pulau Indonesia 

untuk berdagang dan membawa pesan Islam bersama mereka. Mereka menjalin hubungan 

baik dengan penduduk setempat, memperkenalkan nilai-nilai Islam secara damai, dan 

mempraktikkan nilai-nilai etika Islam dalam bisnis mereka. 

2. Perkawinan Campuran 

Salah satu metode penting penyebaran Islam adalah melalui perkawinan campuran antara 

penduduk asli Indonesia dengan pedagang Muslim atau imigran Muslim yang datang dari 

luar negeri. Dalam perkawinan campuran ini, ajaran Islam secara alami diperkenalkan ke 

dalam keluarga-keluarga setempat, dan generasi berikutnya tumbuh dalam lingkungan 

yang terpengaruh oleh ajaran Islam. 

3. Penyebaran Melalui Kitab dan Tulisan 

Selain metode lisan, tulisan juga memainkan peran penting dalam dakwah awal Islam di 

Indonesia. Kitab-kitab Islam, terutama Al-Qur'an, disebarkan dan diterjemahkan ke dalam 

bahasa-bahasa setempat. Inilah yang membantu penduduk Indonesia untuk memahami 

ajaran Islam lebih dalam. 

4. Metode Dakwah Sufisme 

Ajaran Sufisme atau tasawuf juga memainkan peran dalam menarik hati masyarakat 

Indonesia untuk memeluk Islam. Sufisme mengajarkan makna spiritualitas dalam Islam 

dan sering disampaikan melalui metode-metode yang lebih emosional dan kontemplatif. 

5. Pendirian Pesantren dan Madrasah 

Dalam perkembangan lebih lanjut, pendirian pesantren (pondok pesantren) dan madrasah 

menjadi sarana penting untuk pendidikan dan penyebaran Islam. Pesantren adalah pusat 

pendidikan Islam tradisional yang mendidik para santri dalam ajaran Islam. Mereka 

memainkan peran penting dalam memelihara dan menyebarkan nilai-nilai Islam dalam 

masyarakat. 

6. Adopsi Nilai-nilai Lokal 

Penting untuk dicatat bahwa Islam di Indonesia juga mengadopsi dan mengakulturasi nilai-

nilai lokal dan budaya. Ini memungkinkan Islam untuk lebih mudah diterima oleh 

masyarakat Indonesia yang memiliki budaya yang beragam. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

84 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

Metode awal dakwah Islam di Indonesia menunjukkan keragaman dan inklusivitas ajaran 

Islam. Sejarah Islam di Indonesia adalah contoh nyata tentang bagaimana Islam dapat 

beradaptasi dengan budaya dan nilai-nilai lokal, dan bagaimana berbagai metode dakwah 

dapat mempengaruhi masyarakat dalam proses pengenalan dan pengamalan Islam (Rosyid 

Ridla, 2015). 

 

Pada akhirnya, sejarah dakwah Islam di Indonesia adalah kisah tentang bagaimana pesan 

agama dapat tersebar luas dan menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat, serta tentang 

bagaimana Islam telah berkontribusi pada keragaman budaya dan sosial Indonesia (Rosyid 

Ridla, 2015). 

Kedua, dari sudut pandang universalisme, menurut Mansur, kebangsaan bertentangan 

dengan Islam, Sebagai agama universal. Islam tidak membatasi peruntukan bagi wilayah 

geografis dan etnis tertentu. Namun demikian. Islam tidak membantah kenyataan bahwa setiap 

orang mempunyai afiliasi terhadap tanah air tertentu(Rosyid Ridla, 2015). 

Untuk melihat tujuan nasionalisme, maka perlu diperhatikan konsep-konsep dasar yang 

mendasari paham kebangsaan tersebut. Konsep-konsep dasar yang dimaksud di antaranya 

adalah; unsur kesatuan dan persatuan, adat istiadat, sejarah, asal keturunan, bahasa, dan cinta 

tanah air. Tidak dapat dipungkiri bahwa Islam menyerukan persatuan dan kesatuan. Seperti 

dijelaskan dalam QS. Al-Anbiya 21 dan Al-Mu’minn 2352, “sesungguhnya umatmu ini adalah 

umat yang yang satu”. 

 

E. Masuknya Islam di Nusantara Melalui Peran Pendidikan Agama Islam 

Pendidikan Islam mulai berkembang sejak terjadi hubungan perdagangan antara para 

pedagang muslim dengan orang-orang pribumi. Nilai dan hukum jual beli yang diterapkan 

dalam sistem perdagangan internasional kala itu ialah nilai-nilai Islam (Sarkowi & Akip, 2016), 

sehingga yang dapat memimpin hubungan dagang diantara mereka adalah para pedagang yang 

telah menerima dan mengamalkan hukum dagang Islam itu sendiri. 

Tersebarnya agama Islam melalui saluran pendidikan, baik pada pesantren maupun 

pondok yang diusahakan oleh guru-guru agama, kyai dan para ulama. Mereka dibekali 

pengetahuan agama dan kemudian pulang ke kampung halaman dan mengajarkan ajaran agama 

Islam kepada masyarakat di daerahnya tersebut. Kemudian secara umum perkembangan 

selanjutnya dibuatlah komunitas-komunitas Islam di kota-kota yang terdapat pelabuhan di 

mana pedagang mubaligh Islam mendirikan masjid. Ulama dan guru-guru mulai berdatangan 

ke Nusantara, kajian-kajian mulai digalakkan dengan menggunakan tempat di masjid-masjid, 

langgar atau rumah ulama dan para guru sebagai tempat mereka belajar. 

Sistem pendidikan agama Islam pada masa Islamisasi: (Wahyuni, 2013) 

1. Sistem Pendidikan Surau 

Dalam perjalanan Sejarah Islam di Nusantara, lembaga pendidikan surau dan 

langgar ini sangat berpengaruh pada proses kulturisasi ajaran Islam dan perkembangan 

Islam. Surau merupakan istilah Melayu-Indonesia, kontraksinya   suro, adalah istilah yang 

sudah dikenal luas penggunaannya di AsiaTenggara sejak lama. Istilah ini dalam makna 

yang sama banyak digunakan di daerah Minangkabau, Sumatera Selatan, Semenanjung 

Malaya, Sumatera Tengah dan Patani (Thailand Selatan). Kata   surau secara    bahasa 

berarti tempat ritual atau penyembahan. Berdasarkan asal pengertiannya surau berarti 

bangunan dengan ukuran tertentu sebagai tempat penyembahan roh nenek moyang. Oleh 

karena itu, pada mulanya surau banyak dibangun di dataran tinggi atau puncak-puncak 

bukit yang tidak jauh dari tempat tinggal masyarakat. Setelah Islam masuk, terjadi proses 

kulturisasi agama Islam pada surau tanpa mengalami perubahan nama. Setelah pengaruh 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

85 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

Islam, surau semakin berkembang di Minangkabau dan mengalami perubahan   fungsi. 

Sekarang surau   digunakan sebagai tempat beribadah (shalat), belajar Al-Quran dan Hadis 

dan ilmu agama Islam lainnya.   Selain itu   juga sebagai tempat musyawarah, tempat 

menanamkan adat yang bersendi hokum Islam, akhlak, ilmu bela diri (silatMinang) dan 

juga sebagai tempat tidur dan menginap bagi para pemuda yang mulai remaja atau bagi 

laki-laki dewasa yang berstatus duda. Tradisi ini berlaku di Minangkabau, karena bagi 

anak laki-laki remaja atau duda di rumah   tidak   disiapkan   kamar, supaya mereka 

bermalam di surau. Kebiasaan ini sangat penting dalam menanamkan kepribadian dan 

karakter generasi Islam di Minangkabau, sehingga proses kulturisasi berbagai ajaran Islam 

terhadap masyarakat berjalan dengan sendirinya melalui lembaga pendidikan surau 

(Anam, 2017). 

2. Sistem Pendidikan Masjid 

Di Nusantara sendiri pada masa awal perkembangan Islam, masjid   menjadi pusat 

kegiatan umat muslim khususnya di bidang pendidikan. Karena masjid merupakan jantung   

peradaban Islam, maka tradisi ilmiah berkembang di lembaga ini. Oleh karena itu masjid 

merupakan tempat pertama dan utama dalam proses kulturisasi ajaran    Islam ditengah 

Masyarakat. Keberadaan masjid sebagai lembaga dan pusat pendidikan pada masa-masa 

awal ini tercatat dari laporan Ibnu Batutah dalam bukunya Rihlah. Ibnu Batutah ketika 

mengunjungi Kesultanan Samudra Pasai pada tahun 1354 mengikuti halaqah yang 

diadakan oleh sultan di masjid kesultanan setelah shalat jumat hingga masuk waktu ashar. 

Dari keterangan tersebut menunjukkan masjid dijadikan Lembaga pendidikan dan 

Samudra Pasai merupakan pusat agama Islam dan berkumpulnya para ulama dari berbagai 

negeri Islam mendiskusikan agama dan masalah keduniawian (Sarkowi & Akip, 2016). 

3. Sistem Pendidikan Pesantren 

Pesantren atau Pondok Pesantren pada awalnya merupakan lembaga pendidikan 

penyiaran dakwah Islam yang tertua di Indonesia. Sejalan dengan perubahan kehidupan 

masyarakat, fungsi itu telah berkembang menjadi semakin kaya dan bervariasi, walaupun 

pada intinya tidak lepas dari fungsi semula. Berdirinya sebuah pesantren memiliki alasan 

dan tujhuan yang berbeda, yang pada dasarnya adalah memenuhi kebutuhan masyarakat 

yang haus akan ilmu. Berdirinya pesantren umumnya dimulai karena adanya pengakuan 

dari masyarakat terhadap sosok seorang kyai yang memiliki kedalaman ilmu dan 

keluhuran budi. Lalu, masyarakat belajar kepadanya baik dari sekitar daerahnya, maupun 

luar daerah. Oleh sebab itu, mereka membangun tempat tinggal disekitar tempat tinggal 

kyai. Macam-macam metode pembelajaran yang diterapkan di pondok pesantren adalah 

sebagai berikut: (Anam, 2017) 

a. Metode wetonan dilakukan dengan cara kyai membacakan satu kitab di hadapan para 

santri yang juga memegang dan memerhatikan kitab yang sama. Santri menyimak, 

memerhatikan, dan mendengarkan pembacaan dan pembahasan isi kitab. 

Pemebelajaran tidak menggunakan absensi kehadiran, evaluasi, dan juga tidak ada 

pola klasikal. 

b. Metode sorogan yakni sejenis metode pembelajaran sistem privat yang dilakukan 

santri kepada kyai. Dalam metode sorogan ini, santri datang kepada kyai dengan 

membawa kitab kuning (kitab gundul), lalu membacanya di depan kyai. 

c. Muhawarah yakni kegiatan berlatih berbicara dengan bahasa Arab yang diwajibkan 

oleh pesantren kepada santri selama tinggal di pondok. Kegiatan tersebut biasanya 

digabungkan dengan latihan muhadharah dan muhadastah yang biasanya 

dilaksanakan 1-2 minggu sekali. Tujuannya adalah untuk melatih keterampilan 

berpidato. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

86 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

d. Mudzakarah merupakan suatu pertemuan ilmiah yang secara spesifik membahas 

masalah diniah seperti ibadah dan akidah serta masalah agama pada umumnya. 

e. Metode Bandongan, metode ini hanya berlaku di pesantren yang terdapat di Jawa 

Barat. Istilah “bandongan” artinya “perhatikan” dengan seksama ketika kyai membaca 

dan membahas isi kitab. Santri hanya memberi kode-kode atau menggantikan kalimat 

yang dianggap sulit pada kitabnya. Setelah kyai selesai membahas isi kitab, santri 

diperkenankan mengajukan pertanyaan atau pendapatnya. 

f. Metode Majelis Taklim, Metode majelis taklim adalah suatu media penyampaian 

ajaran Islam yang bersifat umum dan terbuka (Akhiruddin, 2015). 

 

4. Sistem Pendidikan Meunasah merupakan tingkat pendidikan Islam terendah.  

Meunasah merupakan satu bangunan yang terdapat di setiap gampong (kampung, 

desa). Bangunan ini seperti rumah tetapi tidak mempunyai jendela dan bagian-bagian lain. 

Bangunan ini digunakan sebagai tempat belajar dan berdiskusi serta membicarakan 

masalah-masalah yang berhubungan dengan kemasyarakatan. Selain itu, meunasah juga 

menjadi tempat menginap para pemuda serta laki-laki yang tidak mempunyai istri.  

Meunasah juga menjadi tempat shalat bagi masyarakat dalam satu desa. Sebagai 

tempat upacara keagamaan, penerimaan zakat dan tempat penyaluran zakat, tempat 

penyelesaian perkara agama, musyawarah dan menerima tamu. Sebagai lembaga 

pendidikan Islam yang mengajarkan pelajaran membaca Al-Qur’an. Pengajian bagi orang 

dewasa dijadwalkan pada malam hari tertentu dengan metode ceramah dalam satu bulan 

sekali. Dalam perkembangan berikutnya, meunasah tidak hanya berguna sebagai tempat 

beribadah saja, tetapi juga untuk tempat pendidikan, tempat pertemuan, bahkan juga untuk 

tempat jual beli, terutama barang-barang yang tak bergerak. Yang belajar di meunasah 

umumnya anak laki-laki. Sedangkan untuk anak perempuan pendidikan dilaksanakan di 

rumah guru (Mukhlis, 2017). 

 

PENUTUP 

Perkembangan pendidikan Islam sangat erat dengan proses masuknya Islam di Indonesia. 

Penyebaran Islam di Indonesia pada mulanya dibawa oleh para mubaligh pedagang yang 

melakukan hubungan dagang dengan penduduk pribumi. Para pendatang yang menjalankan 

aktivitas ganda, selain sebagai mubaligh (penyebar ajaran Islam) dengan dakwah, juga 

bertujuan menjajakan barang dagangan. Sistem pendidikan pada awalnya hanya berlangsung 

di lingkungan keluarga, dimana para mubaligh pedagang menginap. Kemudian bertempat di 

surau atau langgar, pendidikan Islam juga berlangsung di masjid-masjid dan rumah para 

bangsawan, yang selanjutnya terbentuklah pesantren dan madrasah. Hal ini menunjukkan 

bahwa dakwah berperan penting dalam menyebarkan agama Islam di Nusantara melalui 

pendidikan agama Islam berupa adanya sistem pendidikan surau, pendidikan masjid, 

pendidikan pondok pesantren dan madrasah. Dengan adanya beberapa sistem pendidikan disaat 

itu, yang mana sekarang ini masih tetap terjaga hendaknya sistem pendidikan saat ini lebih 

maju dan berkembang sesuai dengan kebutuhan pendidikan masyarakat, sehingga dakwah 

dalam pendidikan agama Islam berkemajuan seiring berjalannya waktu serta perkembangan 

zaman. 

 

  

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

87 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

DAFTAR PUSTAKA 

A.A, B. (1992). Hukum Islam di Indonesia dari Masa ke Masa Yogyakarta: Unisia, 1992), hlm. 

9-13. (pp. 9–13). Unisia. 

A.I, R. (2022). Kajian Nilai Perjuangan dalam Novel Mahbub Djunaidi dengan Menggunakan 

Metode Deskriptif Analisis dan Pemanfaatannya Sebagai Alternatif Bahan Ajar Novel 

Sejarah. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 5(No. 2), 163. 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i2.295 

Akhiruddin, K. M. (2015). Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara. TARBIYA: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, 1(No. 1), 3–8. https://doi.org/10.37286/ojs.v1i1.5 

Alfiani, M. M., & dkk. (2019). Islamisasi nusantara dan sejarah sosial pendidikan Islam Vol 9 

No 1, (2019), hlm. 1125. Fikrotuna: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam, 9(No. 

1), 1125. https://doi.org/10.32806/jf.v9i2.3431 

Anam, S. (2017). Karakteristik dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren, 

Surau dan Meunasah di Indonesia. JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic 

Education, 1(No. 1), 151. https://doi.org/10.33754/jalie.v1i1.52 

Aziz, M. A. (2019). Ilmu Dakwah Edisi Revisi (p. 5). Prenada Media. 

Budi H, N. S. (2020). “Walisongo: Strategi dakwah Islam di Nusantara.” J-Kls: Jurnal 

Komunikasi Islam, 1(No. 2), 168–169. 

Dalimunthe, L. A. (2016). Kajian proses Islamisasi di Indonesia (studi pustaka). Jurnal Studi 

Agama Dan Masyarakat, 12(No. 1), 115–116. https://doi.org/10.23971/jsam.v12i1.467 

Dzikron, A. (1989). Metodologi Dakwah (p. 7). IAIN Walisongo. 

Fadhil, A. (2007). TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DI MINANGKABAU. Jurnal 

Sejarah Lontar, 4(No. 2), 42. 

Hafidhuddin, D. (1998). Dakwah Aktual (pp. 16–17). Gema Insani. 

Hasanah, U. (2019). “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) Terhadap Kebijakan 

Pengembangan Ilmu Dakwah.” Al-l’lam: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 

2(No. 2), 70. 

Iftaqur R, M. Z. (2020). “Islam, Kearifan Lokal, Komunikasi Dakwah; Menakar Konsep Islam 

Nusantara.” Jurnal Islam Nusantara, 4(No. 1), 98. 

Ihsan, M. A. (2008). “Dakwah: Pendekatan budaya.” HUNAFA: Jurnal Kajian Islam, 5(No. 

1), 131. 

Maulida, A. (2017). Dinamika dan Peran Pondok Pesantren dalam Pendidikan Islam Sejak Era 

Kolonialisme Hingga Masa Kini. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 5(No. 9), 

1296. http://dx.doi.org/10.30868/ei.v5i09.91 

Mujib, A. (2021). Sejarah Masuknya Islam dan Keragaman Kebudayaan Islam di Indonesia. 

Jurnal Dewantara, 11(No. 1), 118. 

https://www.ejournal.iqrometro.co.id/index.php/pendidikan/article/view/164 

Mukhlis, A. (2017). Sejarah Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam Nusantara ( Surau, 

Meunasah, Pesantren dan Madrasah ). Al-Iman: Jurnal KeIslaman Dan 

Kemasyarakatan, 1(No. 1), 7–8. 

Nasution, A. T. (2016). Filsafat ilmu: Hakikat mencari pengetahuan (p. 4). Deepublish. 

Nasution, F. (2021). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa Izh Jurnal 

Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 11(No. 1), 36. 

Omar, M. T. Y. (2016). Islam & Dakwah (pp. 67–68). AMP Press. 

Permana, R. (2015). Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. Jurnal Dinus. Ac. Id, 24–27. 

Pirol, A. (2017). Komunikasi dan Dakwah Islam (p. 3). Deepublish. 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277


Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara 

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari 
Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023 

 

88 | P a g e  
AKSIORELIGIA:  

Jurnal Studi KeIslaman 

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277  
 

Rahman, M. T. (2020). Filsafat Ilmu Pengetahuan, Prodi S2 Studi Agama-Agama. UIN Sunan 

Gunung Djati. 

Ramadhan, M. (2021). Metode Penelitian (p. 6). Cipta Media Nusantara. 

Ratna Wulansari, A. S. (2020). Sejarah Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam Di 

Indonesia. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan Dan Sastra Islam, 20(No. 2), 84. 

https://doi.org/10.19109/tamaddun.v20i2.6676 

Rosyid Ridla, M. (2015). Perencanaan Dalam Dakwah Islam. Jurnal Dakwah: Media 

Komunikasi Dan Dakwah, 9(2), 150. https://ejournal.uin-

suka.ac.id/dakwah/jurnaldakwah/article/view/2008.09204 

S, H. (1971). Sekitar Masuknya Islam ke Indonesia (p. 34). CV Rahmadhani. 

Sari, D. F. P. A., & Retnaningsih, D. A. (2022). KEUTAMAAN ORANG BERILMU DALAM 

AL-QUR’AN SURAT AL-MUJADALAH AYAT 11. Tarbiya Islamica, 10(No. 2), 

122. https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2252 

Sarkowi, S., & Akip, M. (2016). Kulturasi Ajaran Islam Melalui Sistem dan Lembaga 

Pendidikan Islam pada Masyarakat Masa Kesultanan di Nusantara. SINDANG: 

JURNAL PENDIDIKAN SEJARAH DAN KAJIAN SEJARAH, 1(No. 2), 11–16. 

https://doi.org/10.31540/sdg.v1i2.318 

Sugiyono, S. (2013). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta. 

Sulthon, M. (2003). Desain Ilmu Dakwah (Kajian Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis 

(p. 98). Pustaka Pelajar. 

Suryanto, T. A. (2017). “Rekayasa Sosial Dakwah Islam Nusantara.” Bayan Lin-Nas: Jurnal 

Dakwah Islam, 1(No. 1), 48. 

Wahyuni, W. (2013). Pendidkan Islam Masa Pra Islam di Indonesia. Al-TA’DIB: Jurnal Kajian 

Ilmu Kependidikan, 6(No. 2), 1–8. http://dx.doi.org/10.31332/atdb.v6i2.310 

Yuliani, W. (2018). Metode Penelitian Deskriptif Kualitatif Dalam Perspektif Bimbingan dan 

Konseling, Quanta, Vol. 2 No.2, (2018), hlm 87. QUANTA: Jurnal Kajian Bimbingan 

Dan Konseling Dalam Pendidikan, 2(No. 2), 87. https://doi.org/10.22460/q.v2i2p83-

91.1641 

Zainol, H. (2016). “Dakwah Islam Multikultural (Metode Dakwah Nabi SAW Kepada Umat 

Agama Lain).” https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661. Religia, 19(No. 1), 89. 

https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661 

 

 

https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

