) AKSIORELIGIA:
M_&é“ Jurnal Studi Kelslaman e-1SSN: 2986-6030
- Vol. 1. No. 2., Oktober 2023 Hal. 78-88

Dakwah Islam dan Transformasi Pendidikan Islam di Nusantara

Dinda Wulandari', Khaizah Anba’a Khikmah?, Lailatul Lutvyah®, Mutiara Latifah*,
Nusyaibah®, Dewi Fatimah Putri Arum Sari®
ISTAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: dindawlIndrr@gmail.com

2STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: khaizahanbaa2593@gmail.com

3STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: laylaluthfiah@gmail.com

“STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: latifahtiara344@gmail.com

SSTAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: nusyaibahhh@gmail.com
6STAI Muhammadiyah Klaten, e-mail: dewifatimahpas92@gmail.com

Histori Naskah ABSTRACT

Islamic da'wah has entered the archipelago since the 7th century through Arab

Diserahkan: traders who sailed to the archipelago. However, intensive and systematic
29-11-2023 preaching of Islam only began in the 13th century with the arrival of Ulama from
the Middle East and India. This research aims to study the role of da'wah in the

Direvisi: introduction of Islam in the archipelago, especially in the context of Islamic
03-12-2023 religious education. This research uses a descriptive-analytical qualitative
method by collecting data from various primary and secondary sources. Islamic

Diterima: religious education plays an important role in spreading the message of Islam in
05-12-2023 the archipelago. The results of this research show that da'wah plays an important

role in spreading Islam in the archipelago, especially through Islamic religious
education in the form of a surau education system, a mosque education system,
an Islamic boarding school and madrasa education system. Islamic religious
education is the main means for spreading Islamic teachings to the people of the
archipelago, which in turn helps strengthen Muslim identity and expand the
influence of Islam in the region.

Keywords . Da'wah, Islam, Archipelago, Islamic Religious Education

ABSTRAK
Dakwah Islam telah masuk ke Nusantara sejak abad ke-7 melalui para pedagang
Arab yang berlayar ke wilayah Nusantara. Namun dakwah Islam secara intensif
dan sistematis baru dimulai abad ke-13 dengan kedatangan para Ulama dari Timur
Tengah dan India. Penelitian ini bertujuan untuk mempelajari peran dakwah
dalam masuknya Islam di Nusantara, khususnya dalam konteks pendidikan agama
Islam. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif yang bersifat deskriptif-
analitis dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber primer dan sekunder.
Pendidikan agama Islam menjadi salah satu peran penting dalam menyebarkan
dakwah Islam di Nusantara. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dakwah
memainkan peran penting dalam menyebarkan agama Islam di Nusantara,
khususnya melalui pendidikan agama Islam berupa adanya sistem pendidikan
surau, sistem pendidikan masjid, sistem pendidikan pondok pesantren dan
madrasah. Pendidikan agama Islam menjadi sarana utama untuk menyebarkan
ajaran Islam kepada masyarakat Nusantara, yang pada gilirannya membantu
memperkuat identitas Muslim dan memperluas pengaruh Islam di wilayah

tersebut.
Kata Kunci : Dakwah, Islam, Nusantara, Pendidikan Agama Islam
Corresponding : Dinda Wulandari, JI. Ki Ageng Gribig, No. 06 Klaten Utara, Klaten, Jawa Tengah,
Author e-mail: dindawIndrr@gmail.com

78|Page
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277
https://glorespublication.org/index.php/ekodestinasi


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277
mailto:dindawlndrr@gmail.com
mailto:khaizahanbaa2593@gmail.com
mailto:laylaluthfiah@gmail.com
mailto:latifahtiara344@gmail.com
mailto:nusyaibahhh@gmail.com
mailto:dewifatimahpas92@gmail.com
mailto:dindawlndrr@gmail.com

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023

PENDAHULUAN

Penyebaran agama Islam merupakan salah satu proses yang sangat penting dalam sejarah
Indonesia. Salah satunya Pendidikan agama Islam yang memiliki peran penting dalam
menyebarkan ajaran Islam di Nusantara. Proses Pendidikan Islam di Nusantara telah
diselenggarakan pada masa kerajaan Islam pertama di Nusantara yaitu di Perlak pada tahun
(840-1292 M), dan kerajaan samudra pasai pada tahun (1267-1521 M). Hal ini diungkapkan
oleh seorang ilmuwan dari maroko yang berkelana ke berbagai negeri termasuk ke Indonesia
yaitu Ibnu Batutah (Alfiani & dkk, 2019). Melalui pendidikan agama Islam, dakwah dapat
dilakukan dengan lebih efektif dan terarah. Masyarakat juga dapat memahami ajaran Islam
dengan lebih baik dan menjadikannya bagian integral dari kehidupan sehari-hari.

Kehadiran Islam di Nusantara, khususnya di wilayah Indonesia, adalah tema yang
menarik banyak kalangan, yaitu sejarawan, budayawan, sosiolog, dan lain-lain. Agama Islam
masuk ke Nusantara Indonesia melewati perjalanan panjang dan dibawa oleh kaum muslim
dari berbagai belahan bumi. Menurut beberapa teori yang ada, ajaran Islam masuk ke Indonesia
melalui orang-orang dari berbagai bangsa. Sebagian dari mereka ada yang datang ke Nusantara
untuk berdagang sembari berdakwah. Ada pula kaum ulama atau ahli agama yang memang
datang ke Nusantara guna mensyiarkan ajaran agama Islam(Mujib, 2021). Proses pendidikan
Islam pada awalnya tidak hanya ada pada satu tempat dan waktu tertentu, tetapi dimanapun
dan kapanpun ketika bertemunya antara muballigh, pedagang, dan penduduk pribumi, maka
pada saat itu pula pendidikan Islam berlangsung.

Islam masuk ke Indonesia dengan cara damai disertai dengan jiwa toleransi dan saling
menghargai antara penyebar dan pemeluk agama baru dengan penganut-penganut agama lama
(Hindu-Budha). la di bawa oleh pedagang-pedagang Arab dan Gujarat di India yang tertarik
dengan rempah-rempah. Kemudian, mereka membentuk koloni-koloni Islam yang ditandai
dengan kekayaan dan semangat dakwahnya (Dalimunthe, 2016). Perkembangan wacana
intelektual Islam di Nusantara pada prinsipnya tidak lepas dari gelombang Islamisasi yang
secara bertahap dibawa oleh para pemuka agama lintas negara, baik dari statusnya sebagai
pedagang, pendatang, atau lainnya.

Telah diuraikan diawal bahwa pendidikan agama Islam memiliki peran penting dalam
penyebaran Islam di nusantara. Dalam prosesnya dilakukan melalui pendidikan di pondok
pesantren. Pondok Pesantren di Indonesia memiliki peran yang sangat besar, baik bagi
kemajuan pendidikan Islam itu sendiri maupun bagi bangsa Indonesia secara keseluruhan.
Berdasarkan catatan yang ada, kegiatan pendidikan agama di Nusantara telah dimulai sejak
tahun 1596. Kegiatan pendidikan agama inilah yang kemudian dikenal dengan nama Pondok
Pesantren(Maulida, 2017).

Dalam catatan sejarah, peran Walisongo sebagai titik utama Islamisasi masyarakat
nusantara, sangat penting perannya. Kearifan lokal pola dakwah Walisongo yang memahami
karakter masyarakat nusantara menjadikan Islam menjadi agama yang besar dianut masyarakat
Indonesia sampai saat ini. selanjutnya, kearifan lokal dakwah para ulama Pesantren sebag8ai
dakwah Islam yang bagus dalam dunia pendidikan(Ratna Wulansari, 2020). Walisongo juga
berdakwah dengan mengakulturasi agama Islam dengan budaya yang ada di Nusantara pada
saat itu, seperti berdakwah menggunakan media wayang, tembang lagu jawa, dan lain-lain.

Beberapa penelitian sebelumnya telah mengulas mengenai transformasi pendidikan
Dakwah Islam dan transformasi Pendidikan Agama Islam di Nusantara dalam konteks berbeda,
namun belum banyak yang menyoroti secara menyeluruh macam-macam sistem pendidikan
agama Islam di Nusantara pada masa itu. Penelitian sebelumnya hanya memberikan wawasan
tentang transformasi pendidikan pesantren namun belum ada kajian yang secara spesifik

79|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023
mengenai macam-macam sistem pendidikan yang ada di nusantara dalam konteks dakwah
Islam. (Susilo, 2020).

Adapun penelitian lain, hanya memaparkan Sejarah perkembangan Lembaga pendidikan
Islam pertama kali di Indonesia yakni di kenal dengan pendidikan surau, yang mana surau
awalnya berfungsi sebagai tempat penginapan anak-anak bujang yang dialih fungsikan menjadi
tempat pengajaran dan penyebaran ajaran Islam, dari Lembaga pendidikan tradisional menjadi
Lembaga pendidikan Islam modern. Sedangkan pada penelitian ini lebih mengkaji mengenai
macam-macam sistem pendidikan yang ada di nusantara dalam konteks dakwah Islam (Fadhil,
2007).

Dengan kedatangan Islam di Nusantara, pendidikan agama Islam menjadi kunci dalam
penyebaran ajaran Islam di wilayah ini. Hal ini menunjukkan betapa pentingnya peran
pendidikan agama Islam dalam memperkuat dan memperluas pengaruh Islam di Nusantara.
Berdasarkan apa yang telah disampaikan di atas maka penulis memfokuskan penelitian ini pada
peran dakwah dan masuknya Islam di nusantara melalui pendidikan agama Islam.

Manfaat mengenai tulisan ini yaitu untuk mengetahui masuknya agama Islam di
Nusantara dan dakwah agama Islam, serta mengetahui transformasi ataupun perubahan-
perubahan yang terjadi dalam sistem pendidikan agama Islam pada masa itu, kemudian untuk
mengetahui seberapa penting peran Pendidikan Agama Islam khususnya dalam dakwah Islam
di Nusantara.

METODE PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif yang bersifat deskriptif
analisis (Ramadhan, 2021). Metode deskriptif analisis merupakan metode pengolahan data
dengan cara menganalisis faktor-faktor yang berhubungan dengan objek penelitian melalui
penyajian data secara mendalam (A.l, 2022). Metode kualitatif mencakup wawancara,
observasi, studi kasus, survei, analisis historis dan dokumen. Alur penelitian deskriptif
kualitatif diawali dengan proses atau peristiwa penjelas yang akhirnya dapat ditarik suatu
generalisasi yang merupakan sebuah kesimpulan dari proses atau peristiwa tersebut (Yuliani,
2018). Oleh karena itu, setelah data tentang topik yang diteliti terkumpul, selanjutnya dianalisis
untuk memahami peran dakwah dalam masuknya Islam di nusantara melalui pendidikan agama
Islam.

Penelitian ini dalam pengumpulan data menggunakan sumber data primer dan sumber
data sekunder. Sumber data primer yakni data diperoleh secara langsung dari sumber-sumber
tangan pertama atau sumber asli (Sari & Retnaningsih, 2022). Sedangkan sumber data sekunder
merupakan data yang digunakan sebagai pendukung data primer yakni melalui studi
kepustakaan, dokumentasi, buku, jurnal, majalah, koran, arsip tertulis hyang berhubungan
dengan penelitian ini, sebagai sumber yang tidak langsung (Sugiyono, 2013).

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Dakwah Islam Sebagai Ilmu

Asal kata ilmu berasal dari bahasa Arab “‘alima, ya’lamu, ‘ilman” dari wazan fa'ila,
vaf’alu yang memiliki arti mengerti, memahami. Dalam Bahasa Inggris adalah science dan
dalam Bahasa Latin scientia (pengetahuan), scire (mengetahui)(A. T. Nasution, 2016). Dalam
kamus bahasa Indonesia, ilmu didefinisikan sebagai pengetahuan tentang suatu bidang yang
disusun secara sistematis dengan metode tertentu, dan dapat digunakan untuk menjelaskan
fenomena tertentu dalam bidang pengetahuan(Rahman, 2020).

Dilihat dari segi bahasa, dakwah berasal dari bahasa Arab "da'wah" (3s=2l). Da'wah
memiliki tiga huruf asal, yakni dal (2), 'ain (g¢), dan wawu (). Dari ketiga huruf asal ini,

80|Page

AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023
terbentuk beberapa kata dan ragam makna. Makna tersebut ialah memanggil, mengundang,
minta tolong, meminta, memohon, menamakan, menyuruh datang, mendorong, menyebabkan,
mendatangkan, mendoakan, menangisi, dan meratapi. Dakwah adalah kegiatan untuk
meningkatkan iman sesuai syariat Islam(Aziz, 2019). Dakwah secara istilah mengacu pada
segala upaya mewujudkan ajaran Islam dalam segala aspek kehidupan (Dzikron, 1989).

Prof. Toha Oemar M.A. memberikan dua jenis definisi ilmu dakwah, yaitu definisi umum
dan definisi Islam. Pengertian umum ilmu dakwah adalah ilmu yang memuat cara- cara dan
petunjuk bagi manusia untuk menganut, menyetujui dan menjalankan suatu ideologi, pendapat
atau karya tertentu. Sedangkan dakwah dalam definisi Islam yaitu mengajak manusia untuk
secara bijak menempuh jalan yang benar sesuai dengan perintah Allah demi kemaslahatan dan
kebahagiaannya di dunia dan akhirat(Omar, 2016).

Pengertian IiImu Dakwah menurut Sulthon adalah suatu kumpulan ilmu yang membahas
masalah-masalah dan hal-hal yang timbul atau muncul ke permukaan dalam interaksi antara
unsur-unsur sistem dakwah dengan tujuan untuk memperoleh ilmu pengetahuan yang akurat
dan pengetahuan yang benar tentang realitas dakwah(Sulthon, 2003). Dakwah dapat dikatakan
sebagai ilmu, karena ilmu dakwah mempunyai permasalahan atau pertanyaan yang menjadi
objek material dan objek formal ilmu dakwah. Masalah tersebut kemudian diselesaikan dengan
cara-cara tertentu yang dapat ditafsirkan (Hasanah, 2019). Dari penjelasan di atas dapat
disimpulkan bahwa ilmu dakwah adalah ilmu yang mempelajari tentang cara menyampaikan
ajaran Islam kepada orang lain dengan tujuan untuk mengajak mereka memahami dan
mengamalkan ajaran Islam.

Berbicara tentang Islam, tidak akan lepas dari dakwah. karena Islam sendiri artinya
adalah agama dakwah. Hal itu sebagaimana dipertegas Allah dalam al-Qur'an yaitu amar
ma’ruf nahi mungkar yaitu mengajak pada kebaikan dan mencegah dari keburukan yang
merupakan kewajiban semua orang (Pirol, 2017). Dalam dakwah terdapat unsur-unsur atau
komponen yang diharapkan dengan memahami unsur tersebut proses dakwah akan berjalan
dengan baik. Komponen tersebut adalah da’i (penyebar dakwah), mad’u (mitra dakwah),
maddah (materi dakwah), wasilah (media dakwah), tharigah (metode), dan atsar (efek
dakwah) (Hafidhuddin, 1998).

Islam juga dianggap sebagai agama dakwah karena dakwahnya dilakukan dengan santun,
bijaksana, dan penuh kasih sayang. Islam sebagai agama dakwah mengajak umatnya untuk
memahami makna kebenaran tanpa ada unsur paksaan. Ajaran Islam disebarkan secara damai
dan tidak melalui kekerasan (Pirol, 2017). Selain itu dakwah juga harus dilakukan oleh da’i
yang mempunyai pengetahuan yang luas tentang agama Islam dan dengan memperhatikan
konteks sosial budaya agar mudah diterima oleh masyarakat tanpa menghilangkan kebudayaan
yang telah ada sebelumnya.

B. Dakwah Islam di Nusantara

Dakwah Islam di nusantara merujuk pada upaya penyebaran dan pengajaran agama Islam
di wilayah kepulauan Indonesia. Hal tersebut tidak terlepas dari proses masuknya Islam di
nusantara yang dibawa oleh pendatang muslim dari luar. Islam yang datang dan berkembang
di Indonesia yang kemudian dikenal dengan Islam Nusantara tidak meninggalkan koridor
struktural dan konstitusional masyarakat Indonesia dari masa ke masa (Suryanto, 2017). Islam
nusantara adalah metodologi dakwah untuk memahamkan dan menerapkan ajaran Islam sesuai
paham ahlussunnah wal jamaah, dengan model yang telah dikolaborasikan dengan tradisi di
Indonesia (Iftaqur R, 2020).

Dalam proses penyebaran Islam di wilayah nusantara, dakwah dilakukan oleh para
ulama, mubaligh atau guru agama. Salah satu yang berperan penting dalam menyebarkan Islam

8l|Page

AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023
di indonesia adalah walisongo. Menurut Soekomono walisongo adalah sekelompok penyiar
agama Islam tanah di Jawa. Cara penyebaran Islam yang dilakukan oleh mereka sangat menarik
(Budi H, 2020). Mereka menyebarkan Islam dengan cara pendekatan dengan masyarakat
melalui kebudayaan yang telah ada. Para walisongo tidak menghilangkan secara total adat
istiadat, tetapi mereka memasukkan ajaran Islam pada adat istiadat tersebut. Sehingga
masyarakat tidak merasa kehilangan kebudayaan mereka dan ajaran Islam dengan mudah
mereka terima.

Selain itu, dakwah Islam di nusantara juga melibatkan penguasa atau kerajaan Islam yang
ada pada masa itu. Menurut Tjandrasasmita kemunculan kerajaan Islam diperkirakan abad ke-
13 sebagai hasil dari proses Islamisasi di daerah pesisir yang pernah disinggahi oleh pedagang
muslim sekitar abad ke-7 dan 8M (lhsan, 2008). Kerajaan Islam pertama di Indonesia adalah
Samudera Pasai. Selain itu juga berdiri kerajaan lain yang tersebar di pulau pulau Indonesia,
seperti kerajaan Malaka, kerajaan Aceh Darussalam, Demak (kerajaan pertama di Pulau Jawa),
kerajaan Mataram, Kerajaan Tidore, Kerajaan Gowa-Tallo dan lain sebagainya.

Dakwah Islam di Nusantara memiliki peran penting dalam membentuk identitas
keagamaan masyarakat Indonesia. Meskipun terjadi berbagai variasi dalam praktik keagamaan
dan budaya lokal, Islam tetap menjadi agama mayoritas di Indonesia dan terus berkembang
sebagai bagian integral dari kehidupan masyarakat nusantara.

C. Masuknya Islam di Nusantara

Kedatangan Islam di berbagai daerah Nusantara tidak terjadi secara serentak. Kerajaan-
kerajaan dan daerah-daerah yang Islam masukinya memiliki situasi politik, sosial, dan budaya
yang berbeda-beda. Ada berbagai pendapat mengenai proses masuknya Islam ke Nusantara.
Beberapa tokoh yang mengemukakan pendapat tersebut memiliki latar belakang pengetahuan
yang beragam. Ada yang mengetahui secara langsung tentang masuknya Islam dan penyebaran
budaya dan agama Islam di Nusantara (Permana, 2015). Sementara itu, ada yang melakukan
penelitian mendalam, seperti orang-orang Eropa yang datang ke Nusantara atas tugas
pemerintah atau pekerjaan. Tokoh-tokoh seperti Marco Polo, Muhammad Ghor, Ibnu Batutah,
Dego Lopez de Sequeira, dan Sir Richard Wainsted termasuk di antara mereka (Mujib, 2021).

Terdapat berbagai teori yang mengaitkan sejarah masuknya Islam ke Nusantara. Agama
Islam dibawa oleh komunitas Muslim dari berbagai belahan dunia. Saat ini, Nusantara menjadi
negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia. Beberapa teori mengindikasikan bahwa
Islam masuk ke Nusantara melalui individu dari berbagai bangsa. Sebagian dari mereka datang
untuk berdagang sambil berdakwah. Ada juga ulama atau cendekiawan agama yang datang ke
Nusantara untuk menyebarkan ajaran Islam.

Menurut Thomas Walker Arnold, “sulit untuk menentukan waktu pasti kedatangan Islam
ke Nusantara. Namun, sejak abad ke-2 SM, orang-orang dari Ceylon (Sri Lanka) telah
berdagang, dan pada abad ke-7 M, Ceylon mengalami perkembangan pesat dalam perdagangan
dengan Tiongkok”. Pada pertengahan abad ke-8, orang Arab sudah mencapai Kanton. Islam
telah hadir di Nusantara sejak abad ke-7 dan 8 M. Namun, penyebaran dakwah baru dimulai
pada abad ke-11 dan 12 (F. Nasution, 2021).

Ada juga pendapat lain yang menyatakan bahwa Islam pertama kali dibawa oleh
pedagang Gujarat, diikuti oleh pedagang Arab dan Persia. Sambil berdagang, mereka
menyebarkan Islam ke wilayah-wilayah tempat mereka berlabuh di seluruh Nusantara (S,
1971). Selain melalui perdagangan, Islam juga disebarkan melalui upaya dakwah, seperti yang
dilakukan oleh para walisongo di Jawa. Di Jawa, Islam masuk melalui pesisir utara pulau
tersebut, dan makam-makam kuno seperti makam Fatimah binti Maimun bin Hibatullah
ditemukan di Mojokerto (A.A, 1992).

82|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023

Di Kalimantan, Islam masuk melalui berbagai kerajaan, seperti Kutai, Banjar, dan
Kalimantan Tengah, yang memiliki masjid gede yang dibangun pada tahun 1434 M. Di
Sulawesi, Islam disebarkan melalui hubungan antara kerajaan setempat dan ulama dari Mekkah
dan Madinah. Pengaruh ulama Minang di selatan Sulawesi juga mempercepat penyebaran
Islam. Pengaruh Kesultanan Ternate juga memainkan peran penting dalam penyebaran Islam
di Sulawesi bagian tengah dan utara. Kesultanan Tidore juga menguasai Tanah Papua dan
berhasil menyebarkan Islam hingga ke wilayah Semenanjung Onin di Kabupaten Fakfak,
Papua Barat (A.A, 1992).

D. Metode Awal Dakwah Islam di Nusantara
Sejarah penyebaran Islam di Indonesia mencakup berbagai metode dan tahapan yang
unik. Dakwah Islam pertama Kkali tiba di kepulauan Indonesia pada abad ke-7 melalui para
pedagang Muslim, dan selanjutnya melalui berbagai jalur, baik perdagangan maupun
perkawinan, mengakar dalam budaya dan masyarakat Indonesia (Zainol, 2016). Metode awal
dakwah Islam di Indonesia dapat dipahami dengan melihat perkembangan dan dampaknya
yang terus berlanjut dalam sejarah Indonesia.
1. Peran Pedagang Muslim
Pedagang Muslim dari berbagai wilayah seperti Arab, Gujarat, dan Persia adalah pionir
dalam memperkenalkan Islam ke Indonesia. Mereka datang ke pulau-pulau Indonesia
untuk berdagang dan membawa pesan Islam bersama mereka. Mereka menjalin hubungan
baik dengan penduduk setempat, memperkenalkan nilai-nilai Islam secara damai, dan
mempraktikkan nilai-nilai etika Islam dalam bisnis mereka.
2. Perkawinan Campuran
Salah satu metode penting penyebaran Islam adalah melalui perkawinan campuran antara
penduduk asli Indonesia dengan pedagang Muslim atau imigran Muslim yang datang dari
luar negeri. Dalam perkawinan campuran ini, ajaran Islam secara alami diperkenalkan ke
dalam keluarga-keluarga setempat, dan generasi berikutnya tumbuh dalam lingkungan
yang terpengaruh oleh ajaran Islam.
3. Penyebaran Melalui Kitab dan Tulisan
Selain metode lisan, tulisan juga memainkan peran penting dalam dakwah awal Islam di
Indonesia. Kitab-kitab Islam, terutama Al-Qur'an, disebarkan dan diterjemahkan ke dalam
bahasa-bahasa setempat. Inilah yang membantu penduduk Indonesia untuk memahami
ajaran Islam lebih dalam.
4. Metode Dakwah Sufisme
Ajaran Sufisme atau tasawuf juga memainkan peran dalam menarik hati masyarakat
Indonesia untuk memeluk Islam. Sufisme mengajarkan makna spiritualitas dalam Islam
dan sering disampaikan melalui metode-metode yang lebih emosional dan kontemplatif.
5. Pendirian Pesantren dan Madrasah
Dalam perkembangan lebih lanjut, pendirian pesantren (pondok pesantren) dan madrasah
menjadi sarana penting untuk pendidikan dan penyebaran Islam. Pesantren adalah pusat
pendidikan Islam tradisional yang mendidik para santri dalam ajaran Islam. Mereka
memainkan peran penting dalam memelihara dan menyebarkan nilai-nilai Islam dalam
masyarakat.
6. Adopsi Nilai-nilai Lokal
Penting untuk dicatat bahwa Islam di Indonesia juga mengadopsi dan mengakulturasi nilai-
nilai lokal dan budaya. Ini memungkinkan Islam untuk lebih mudah diterima oleh
masyarakat Indonesia yang memiliki budaya yang beragam.

83|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023
Metode awal dakwah Islam di Indonesia menunjukkan keragaman dan inklusivitas ajaran
Islam. Sejarah Islam di Indonesia adalah contoh nyata tentang bagaimana Islam dapat
beradaptasi dengan budaya dan nilai-nilai lokal, dan bagaimana berbagai metode dakwah
dapat mempengaruhi masyarakat dalam proses pengenalan dan pengamalan Islam (Rosyid
Ridla, 2015).

Pada akhirnya, sejarah dakwah Islam di Indonesia adalah kisah tentang bagaimana pesan
agama dapat tersebar luas dan menjadi bagian integral dari kehidupan masyarakat, serta tentang
bagaimana Islam telah berkontribusi pada keragaman budaya dan sosial Indonesia (Rosyid
Ridla, 2015).

Kedua, dari sudut pandang universalisme, menurut Mansur, kebangsaan bertentangan
dengan Islam, Sebagai agama universal. Islam tidak membatasi peruntukan bagi wilayah
geografis dan etnis tertentu. Namun demikian. Islam tidak membantah kenyataan bahwa setiap
orang mempunyai afiliasi terhadap tanah air tertentu(Rosyid Ridla, 2015).

Untuk melihat tujuan nasionalisme, maka perlu diperhatikan konsep-konsep dasar yang
mendasari paham kebangsaan tersebut. Konsep-konsep dasar yang dimaksud di antaranya
adalah; unsur kesatuan dan persatuan, adat istiadat, sejarah, asal keturunan, bahasa, dan cinta
tanah air. Tidak dapat dipungkiri bahwa Islam menyerukan persatuan dan kesatuan. Seperti
dijelaskan dalam QS. Al-Anbiya 21 dan Al-Mu’minn 2352, “sesungguhnya umatmu ini adalah
umat yang yang satu”.

E. Masuknya Islam di Nusantara Melalui Peran Pendidikan Agama Islam

Pendidikan Islam mulai berkembang sejak terjadi hubungan perdagangan antara para
pedagang muslim dengan orang-orang pribumi. Nilai dan hukum jual beli yang diterapkan
dalam sistem perdagangan internasional kala itu ialah nilai-nilai Islam (Sarkowi & Akip, 2016),
sehingga yang dapat memimpin hubungan dagang diantara mereka adalah para pedagang yang
telah menerima dan mengamalkan hukum dagang Islam itu sendiri.

Tersebarnya agama Islam melalui saluran pendidikan, baik pada pesantren maupun
pondok yang diusahakan oleh guru-guru agama, kyai dan para ulama. Mereka dibekali
pengetahuan agama dan kemudian pulang ke kampung halaman dan mengajarkan ajaran agama
Islam kepada masyarakat di daerahnya tersebut. Kemudian secara umum perkembangan
selanjutnya dibuatlah komunitas-komunitas Islam di kota-kota yang terdapat pelabuhan di
mana pedagang mubaligh Islam mendirikan masjid. Ulama dan guru-guru mulai berdatangan
ke Nusantara, kajian-kajian mulai digalakkan dengan menggunakan tempat di masjid-masjid,
langgar atau rumah ulama dan para guru sebagai tempat mereka belajar.

Sistem pendidikan agama Islam pada masa Islamisasi: (Wahyuni, 2013)
1. Sistem Pendidikan Surau
Dalam perjalanan Sejarah Islam di Nusantara, lembaga pendidikan surau dan
langgar ini sangat berpengaruh pada proses kulturisasi ajaran Islam dan perkembangan
Islam. Surau merupakan istilah Melayu-Indonesia, kontraksinya suro, adalah istilah yang
sudah dikenal luas penggunaannya di AsiaTenggara sejak lama. Istilah ini dalam makna
yang sama banyak digunakan di daerah Minangkabau, Sumatera Selatan, Semenanjung
Malaya, Sumatera Tengah dan Patani (Thailand Selatan). Kata surau secara  bahasa
berarti tempat ritual atau penyembahan. Berdasarkan asal pengertiannya surau berarti
bangunan dengan ukuran tertentu sebagai tempat penyembahan roh nenek moyang. Oleh
karena itu, pada mulanya surau banyak dibangun di dataran tinggi atau puncak-puncak
bukit yang tidak jauh dari tempat tinggal masyarakat. Setelah Islam masuk, terjadi proses
kulturisasi agama Islam pada surau tanpa mengalami perubahan nama. Setelah pengaruh

84|Page

AKSIORELIGIA:

Jurnal Studi Kelslaman

DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277

R

CV. Global Research
Pubiication


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023
Islam, surau semakin berkembang di Minangkabau dan mengalami perubahan fungsi.
Sekarang surau digunakan sebagai tempat beribadah (shalat), belajar Al-Quran dan Hadis
dan ilmu agama Islam lainnya. Selain itu juga sebagai tempat musyawarah, tempat
menanamkan adat yang bersendi hokum Islam, akhlak, ilmu bela diri (silatMinang) dan
juga sebagai tempat tidur dan menginap bagi para pemuda yang mulai remaja atau bagi
laki-laki dewasa yang berstatus duda. Tradisi ini berlaku di Minangkabau, karena bagi
anak laki-laki remaja atau duda di rumah tidak disiapkan kamar, supaya mereka
bermalam di surau. Kebiasaan ini sangat penting dalam menanamkan kepribadian dan
karakter generasi Islam di Minangkabau, sehingga proses kulturisasi berbagai ajaran Islam
terhadap masyarakat berjalan dengan sendirinya melalui lembaga pendidikan surau
(Anam, 2017).

2. Sistem Pendidikan Masjid

Di Nusantara sendiri pada masa awal perkembangan Islam, masjid menjadi pusat
kegiatan umat muslim khususnya di bidang pendidikan. Karena masjid merupakan jantung
peradaban Islam, maka tradisi ilmiah berkembang di lembaga ini. Oleh karena itu masjid
merupakan tempat pertama dan utama dalam proses kulturisasi ajaran  Islam ditengah

Masyarakat. Keberadaan masjid sebagai lembaga dan pusat pendidikan pada masa-masa

awal ini tercatat dari laporan Ibnu Batutah dalam bukunya Rihlah. lbnu Batutah ketika

mengunjungi Kesultanan Samudra Pasai pada tahun 1354 mengikuti halagah yang
diadakan oleh sultan di masjid kesultanan setelah shalat jumat hingga masuk waktu ashar.

Dari keterangan tersebut menunjukkan masjid dijadikan Lembaga pendidikan dan

Samudra Pasai merupakan pusat agama Islam dan berkumpulnya para ulama dari berbagai

negeri Islam mendiskusikan agama dan masalah keduniawian (Sarkowi & Akip, 2016).

3. Sistem Pendidikan Pesantren

Pesantren atau Pondok Pesantren pada awalnya merupakan lembaga pendidikan
penyiaran dakwah Islam yang tertua di Indonesia. Sejalan dengan perubahan kehidupan
masyarakat, fungsi itu telah berkembang menjadi semakin kaya dan bervariasi, walaupun
pada intinya tidak lepas dari fungsi semula. Berdirinya sebuah pesantren memiliki alasan
dan tujhuan yang berbeda, yang pada dasarnya adalah memenuhi kebutuhan masyarakat
yang haus akan ilmu. Berdirinya pesantren umumnya dimulai karena adanya pengakuan
dari masyarakat terhadap sosok seorang kyai yang memiliki kedalaman ilmu dan
keluhuran budi. Lalu, masyarakat belajar kepadanya baik dari sekitar daerahnya, maupun
luar daerah. Oleh sebab itu, mereka membangun tempat tinggal disekitar tempat tinggal
kyai. Macam-macam metode pembelajaran yang diterapkan di pondok pesantren adalah

sebagai berikut: (Anam, 2017)

a. Metode wetonan dilakukan dengan cara kyai membacakan satu kitab di hadapan para
santri yang juga memegang dan memerhatikan kitab yang sama. Santri menyimak,
memerhatikan, dan mendengarkan pembacaan dan pembahasan isi Kitab.
Pemebelajaran tidak menggunakan absensi kehadiran, evaluasi, dan juga tidak ada
pola klasikal.

b. Metode sorogan yakni sejenis metode pembelajaran sistem privat yang dilakukan
santri kepada kyai. Dalam metode sorogan ini, santri datang kepada kyai dengan
membawa kitab kuning (kitab gundul), lalu membacanya di depan kyai.

¢. Muhawarah yakni kegiatan berlatih berbicara dengan bahasa Arab yang diwajibkan
oleh pesantren kepada santri selama tinggal di pondok. Kegiatan tersebut biasanya
digabungkan dengan latihan muhadharah dan muhadastah yang biasanya
dilaksanakan 1-2 minggu sekali. Tujuannya adalah untuk melatih keterampilan
berpidato.

85|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023

d. Mudzakarah merupakan suatu pertemuan ilmiah yang secara spesifik membahas
masalah diniah seperti ibadah dan akidah serta masalah agama pada umumnya.

e. Metode Bandongan, metode ini hanya berlaku di pesantren yang terdapat di Jawa
Barat. Istilah “bandongan” artinya “perhatikan” dengan seksama ketika kyai membaca
dan membabhas isi kitab. Santri hanya memberi kode-kode atau menggantikan kalimat
yang dianggap sulit pada kitabnya. Setelah kyai selesai membahas isi kitab, santri
diperkenankan mengajukan pertanyaan atau pendapatnya.

f. Metode Majelis Taklim, Metode majelis taklim adalah suatu media penyampaian
ajaran Islam yang bersifat umum dan terbuka (Akhiruddin, 2015).

4. Sistem Pendidikan Meunasah merupakan tingkat pendidikan Islam terendah.

Meunasah merupakan satu bangunan yang terdapat di setiap gampong (kampung,
desa). Bangunan ini seperti rumah tetapi tidak mempunyai jendela dan bagian-bagian lain.
Bangunan ini digunakan sebagai tempat belajar dan berdiskusi serta membicarakan
masalah-masalah yang berhubungan dengan kemasyarakatan. Selain itu, meunasah juga
menjadi tempat menginap para pemuda serta laki-laki yang tidak mempunyai istri.

Meunasah juga menjadi tempat shalat bagi masyarakat dalam satu desa. Sebagai
tempat upacara keagamaan, penerimaan zakat dan tempat penyaluran zakat, tempat
penyelesaian perkara agama, musyawarah dan menerima tamu. Sebagai lembaga
pendidikan Islam yang mengajarkan pelajaran membaca Al-Qur’an. Pengajian bagi orang
dewasa dijadwalkan pada malam hari tertentu dengan metode ceramah dalam satu bulan
sekali. Dalam perkembangan berikutnya, meunasah tidak hanya berguna sebagai tempat
beribadah saja, tetapi juga untuk tempat pendidikan, tempat pertemuan, bahkan juga untuk
tempat jual beli, terutama barang-barang yang tak bergerak. Yang belajar di meunasah
umumnya anak laki-laki. Sedangkan untuk anak perempuan pendidikan dilaksanakan di
rumah guru (Mukhlis, 2017).

PENUTUP

Perkembangan pendidikan Islam sangat erat dengan proses masuknya Islam di Indonesia.
Penyebaran Islam di Indonesia pada mulanya dibawa oleh para mubaligh pedagang yang
melakukan hubungan dagang dengan penduduk pribumi. Para pendatang yang menjalankan
aktivitas ganda, selain sebagai mubaligh (penyebar ajaran Islam) dengan dakwah, juga
bertujuan menjajakan barang dagangan. Sistem pendidikan pada awalnya hanya berlangsung
di lingkungan keluarga, dimana para mubaligh pedagang menginap. Kemudian bertempat di
surau atau langgar, pendidikan Islam juga berlangsung di masjid-masjid dan rumah para
bangsawan, yang selanjutnya terbentuklah pesantren dan madrasah. Hal ini menunjukkan
bahwa dakwah berperan penting dalam menyebarkan agama Islam di Nusantara melalui
pendidikan agama Islam berupa adanya sistem pendidikan surau, pendidikan masjid,
pendidikan pondok pesantren dan madrasah. Dengan adanya beberapa sistem pendidikan disaat
itu, yang mana sekarang ini masih tetap terjaga hendaknya sistem pendidikan saat ini lebih
maju dan berkembang sesuai dengan kebutuhan pendidikan masyarakat, sehingga dakwah
dalam pendidikan agama Islam berkemajuan seiring berjalannya waktu serta perkembangan
zaman.

86|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara

Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023

DAFTAR PUSTAKA

A.A, B. (1992). Hukum Islam di Indonesia dari Masa ke Masa Yogyakarta: Unisia, 1992), him.
9-13. (pp. 9-13). Unisia.

A.l, R. (2022). Kajian Nilai Perjuangan dalam Novel Mahbub Djunaidi dengan Menggunakan
Metode Deskriptif Analisis dan Pemanfaatannya Sebagai Alternatif Bahan Ajar Novel
Sejarah.  Al-Afkar, Journal For Islamic  Studies, 5(No. 2), 163.
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v5i2.295

Akhiruddin, K. M. (2015). Lembaga Pendidikan Islam di Nusantara. TARBIYA: Jurnal limu
Pendidikan Islam, 1(No. 1), 3-8. https://doi.org/10.37286/0js.v1i1.5

Alfiani, M. M., & dkk. (2019). Islamisasi nusantara dan sejarah sosial pendidikan Islam Vol 9
No 1, (2019), him. 1125. Fikrotuna: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam, 9(No.
1), 1125. https://doi.org/10.32806/jf.v9i2.3431

Anam, S. (2017). Karakteristik dan Sistem Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren,
Surau dan Meunasah di Indonesia. JALIE: Journal of Applied Linguistics and Islamic
Education, 1(No. 1), 151. https://doi.org/10.33754/jalie.v1i1.52

Aziz, M. A. (2019). llmu Dakwah Edisi Revisi (p. 5). Prenada Media.

Budi H, N. S. (2020). “Walisongo: Strategi dakwah Islam di Nusantara.” J-Kls: Jurnal
Komunikasi Islam, 1(No. 2), 168-169.

Dalimunthe, L. A. (2016). Kajian proses Islamisasi di Indonesia (studi pustaka). Jurnal Studi
Agama Dan Masyarakat, 12(No. 1), 115-116. https://doi.org/10.23971/jsam.v12i1.467

Dzikron, A. (1989). Metodologi Dakwah (p. 7). IAIN Walisongo.

Fadhil, A. (2007). TRANSFORMASI PENDIDIKAN ISLAM DI MINANGKABAU. Jurnal
Sejarah Lontar, 4(No. 2), 42.

Hafidhuddin, D. (1998). Dakwah Aktual (pp. 16-17). Gema Insani.

Hasanah, U. (2019). “Kontribusi Pemikiran Auguste Comte (Positivisme) Terhadap Kebijakan
Pengembangan Ilmu Dakwah.” Al-/’lam: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam,
2(No. 2), 70.

Iftaqur R, M. Z. (2020). “Islam, Kearifan Lokal, Komunikasi Dakwah; Menakar Konsep Islam
Nusantara.” Jurnal Islam Nusantara, 4(No. 1), 98.

Thsan, M. A. (2008). “Dakwah: Pendekatan budaya.” HUNAFA: Jurnal Kajian Islam, 5(No.
1), 131.

Maulida, A. (2017). Dinamika dan Peran Pondok Pesantren dalam Pendidikan Islam Sejak Era
Kolonialisme Hingga Masa Kini. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 5(No. 9),
1296. http://dx.doi.org/10.30868/ei.v5i09.91

Mujib, A. (2021). Sejarah Masuknya Islam dan Keragaman Kebudayaan Islam di Indonesia.
Jurnal Dewantara, 11(No. 1), 118.
https://www.ejournal.igrometro.co.id/index.php/pendidikan/article/view/164

Mukhlis, A. (2017). Sejarah Lembaga-Lembaga Pendidikan Islam Nusantara ( Surau,
Meunasah, Pesantren dan Madrasah ). Al-Iman: Jurnal Kelslaman Dan
Kemasyarakatan, 1(No. 1), 7-8.

Nasution, A. T. (2016). Filsafat ilmu: Hakikat mencari pengetahuan (p. 4). Deepublish.

Nasution, F. (2021). Kedatangan dan Perkembangan Islam ke Indonesia. Mawa Izh Jurnal
Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan, 11(No. 1), 36.

Omar, M. T. Y. (2016). Islam & Dakwah (pp. 67-68). AMP Press.

Permana, R. (2015). Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. Jurnal Dinus. Ac. Id, 24-27.

Pirol, A. (2017). Komunikasi dan Dakwah Islam (p. 3). Deepublish.

87|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

Dinda Wulandari, Khaizah Anba’a Khikmah, Lailatul Lutvyah, Mutiara
Latifah, Nusyaibah, Dewi Fatimah Putri Arum Sari

Vol. 1. No. 2. Oktober, 2023

Rahman, M. T. (2020). Filsafat IiImu Pengetahuan, Prodi S2 Studi Agama-Agama. UIN Sunan
Gunung Djati.

Ramadhan, M. (2021). Metode Penelitian (p. 6). Cipta Media Nusantara.

Ratna Wulansari, A. S. (2020). Sejarah Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam Di
Indonesia. Tamaddun: Jurnal Kebudayaan Dan Sastra Islam, 20(No. 2), 84.
https://doi.org/10.19109/tamaddun.v20i2.6676

Rosyid Ridla, M. (2015). Perencanaan Dalam Dakwah Islam. Jurnal Dakwah: Media
Komunikasi Dan Dakwabh, 9(2), 150. https://ejournal.uin-
suka.ac.id/dakwah/jurnaldakwah/article/view/2008.09204

S, H. (1971). Sekitar Masuknya Islam ke Indonesia (p. 34). CV Rahmadhani.

Sari, D. F. P. A., & Retnaningsih, D. A. (2022). KEUTAMAAN ORANG BERILMU DALAM
AL-QUR’AN SURAT AL-MUJADALAH AYAT 11. Tarbiya Islamica, 10(No. 2),
122. https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2252

Sarkowi, S., & Akip, M. (2016). Kulturasi Ajaran Islam Melalui Sistem dan Lembaga
Pendidikan Islam pada Masyarakat Masa Kesultanan di Nusantara. SINDANG:
JURNAL PENDIDIKAN SEJARAH DAN KAJIAN SEJARAH, 1(No. 2), 11-16.
https://doi.org/10.31540/sdg.v1i2.318

Sugiyono, S. (2013). Metode Penelitian Pendidikan. Alfabeta.

Sulthon, M. (2003). Desain Ilmu Dakwah (Kajian Ontologis, Epistemologis, dan Aksiologis
(p. 98). Pustaka Pelajar.

Suryanto, T. A. (2017). “Rekayasa Sosial Dakwah Islam Nusantara.” Bayan Lin-Nas: Jurnal
Dakwah Islam, 1(No. 1), 48.

Wahyuni, W. (2013). Pendidkan Islam Masa Pra Islam di Indonesia. Al-TA 'DIB: Jurnal Kajian
IImu Kependidikan, 6(No. 2), 1-8. http://dx.doi.org/10.31332/atdb.v6i2.310

Yuliani, W. (2018). Metode Penelitian Deskriptif Kualitatif Dalam Perspektif Bimbingan dan
Konseling, Quanta, Vol. 2 No.2, (2018), him 87. QUANTA: Jurnal Kajian Bimbingan
Dan Konseling Dalam Pendidikan, 2(No. 2), 87. https://doi.org/10.22460/q.v2i2p83-
91.1641

Zainol, H. (2016). “Dakwah Islam Multikultural (Metode Dakwah Nabi SAW Kepada Umat
Agama Lain).” https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661. Religia, 19(No. 1), 89.
https://doi.org/10.28918/religia.v19i1.661

88|Page
AKSIORELIGIA:
Jurnal Studi Kelslaman A
DOI: 10.59996/aksioreligia.v1i2.277 '


https://doi.org/10.59996/aksioreligia.v1i2.277

